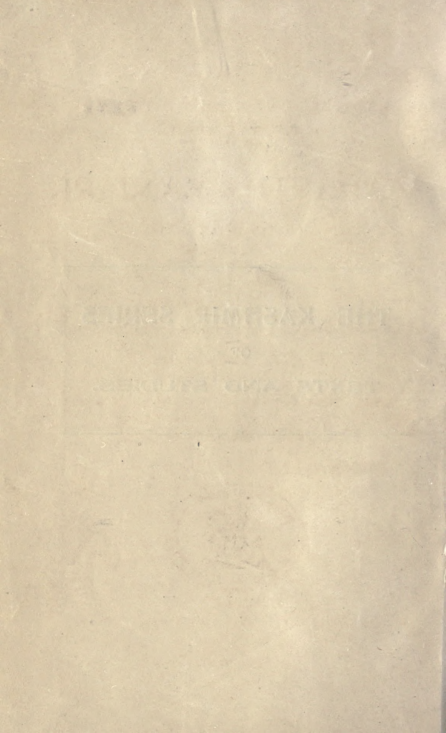


### THE KASHMIR SERIES

OF

TEXTS AND STUDIES.



#### WASHWIR SERIES OF TEXTS AND STUDIES. No. XI.

# MAHARTHA-MAÑJARĪ

OF

#### MAHESHVARA NANDA

WITH COMMENTARY

OF

THE AUTHOR.

#### EDITED WITH NOTES

BY

MAHAMAHOPADHYAYA PANDIT MUKUNDA RAMA SHASTRI. OFFICER-IN-CHARGE RESEARCH DEPARTMENT. JAMMU AND KASHMIR STATE. SRINAGAR.

PUBLISHED UNDER THE AUTHORITY OF THE GOVERNMENT OF HIS HIGHNESS LIEUT.-GENERAL MAHARAIA

> SIR PRATAP SINGH SAHIB BAHADUR. G. C. S. I., G. C. I. E.,

MAHARAJA OF JAMMU AND KASHMIR STATE.



BOMBAY:

PRINTED AT THE "TATVA-VIVECHAKA" PRESS. 1918.

(All rights reserved.)



869000 -

श्रीमच्छ्रीकण्डनाथप्रभृतिगुरुवरादिष्टसन्नीतिमार्गो छन्ध्वा यत्रैव सम्यक्पटिमनि घटनामीश्वराद्वैतवादः । कदमीरेभ्यः प्रसृत्य प्रकटपरिमलो रञ्जयन्सर्वदेश्यान् देशेऽप्यस्मित्रदृष्टो घुसृणविसरवत्स्तान्मुदे सज्जनानाम् ॥१॥

तरत तरसा संसारािंध विधत्त परे पदे पदमविचळं नित्यालोकप्रमोदसुनिर्भरे। विमृशत शिवादिष्टाद्वैतावबोधसुधारसं प्रसमविलसत्सद्युक्तयान्तःसमुत्स्ववदायिनम्॥ २॥

> PK 3931 M3 M3 1918

काइमीर-संस्कृतग्रन्थाविः।

ग्रन्थाङ्कः ११

# महार्थमञ्जरी

गोरक्षापरपर्याय—श्रीमन्महेश्वरानन्दाचार्यविरचिता उक्ताचार्यकृतपरिमलाख्यटीकोपेता

श्रीभारतधर्ममार्तण्ड-कश्मीरमहाराज-श्रीप्रतापसिंहवर-प्रतिष्ठापिते प्रत्नविद्याप्रकाश-(रिसर्च) कार्योल्ये तद्ध्यक्ष-महामहोपाध्याय-पण्डित-मुकुन्द्राम-शास्त्रिणा उद्दिष्टकार्याल्यस्थेतरपण्डितसहायेन

संगृद्धा, संशोधन-पर्यायाङ्कन-विवरणादिसंस्करणोत्तरं पाश्चात्यविद्वत्परिषत्संमताधुनिकसुगमग्रुद्धरीत्युपन्यासादिसंस्कारैः परिष्कृत्य

**पुम्बय्यां** तत्त्वविवेचकाख्य-मुद्रणालये मुद्रापयित्वा प्राकार्यमुपनीता



संवत् १९७५

खेस्ताब्दः १९१८

काइमीर-श्रीनगर

अस्य ग्रन्थस्य सर्वे प्रकाशन-मुद्रापणायधिकाराः प्रोक्तमहाराजवर्यैः स्वायत्तीकृताः सन्ति ) Printed by

Bhiwaji Hari Shinde at the "Tatva-Vivechaka" Press,
Nos. 1, 2, 3, Khetwadi Back Road, Bombay;

and Published by
the Research Department, Srinagar, Kashmir.

DESCRIPTION OF

ओं श्रीमन्महार्थप्रकाशवपुषे सत्तत्त्वस्वात्मशिवाय नगः ॥ अथेयम्

# महार्थमञ्जरी

\*>>>

श्रीमन्महेश्वरानन्दनाथविरचिता।

----

जयत्या मूळमन्थानमौत्तरं तत्त्वमव्ययम् । स्पन्दास्पन्दपरिस्पन्दमकरन्दमहोत्पलम् ॥ १॥

> स्वप्रसमयोपलब्धा सा स्रमुखी सिद्धयोगिनी देवी। गाथाभिः सप्तत्या स्वोचितभाषाभिरस्तु संपीता॥२॥

वर्धतां दैशिकः श्रीमान्संविन्मार्गश्च वर्धताम् । माहेश्वराश्च वर्धन्तां वर्धतां च कुलेश्वरः ॥ ३॥

अथ यदेतत् आत्मस्वरूपाविभिन्नपरमेश्वरप-रामशोंपायप्रतिपादने प्रवृत्तम् अभ्युपगमसिद्धा-

पं० १ क० पु० मूलसंस्थानमिति पाठः।

पं० ४ क० पु० सांमुखीति पाठः।

पं० ६ क० पु० सुप्रीतेति पाठः।

न्तस्थित्यात्म सर्वतन्त्रावयवपञ्चात्मकं महार्थमञ्ज-र्याह्वयं महत् तत्त्वं, तत् तन्नामृतसूत्रायमाणगा-थाभिः सप्तत्या भवति । तत्र च

- १ आद्यायां मङ्गलाचारानुशासनम् ।
- २ द्वितीयस्यां तन्त्रप्रतिपाद्यमानस्य वस्तुनो निर्देशः।
- ३-४-५ ततस्तिसृषु स्वात्मतत्त्वप्रमाणानुपयो-गप्रपञ्चनम् ।
- ६ षष्ठयाम् अधिकारिविभागव्यामोहः।
- ७ सप्तम्यां विधिनिषेधनिर्देशः।
- ८ अष्टम्यां संसारस्वरूपनिरूपणम् ।
- ९ नवम्यां स्वात्मनः स्फुटस्यापि अस्फुटत्वौ-चित्यानुशासनम् ।
- १० दशम्यां विम्रष्टव्यस्वरूपविमर्शस्य पुरुषार्थ-त्वावस्थापनम् ।
- ११-१२ ततो द्वयोः विमर्शस्वरूपविमर्शः ।
- १३-२५ ततस्रयोदशसु षड्गिंशत्तत्त्वविवेकः।

२६ षड्विंश्यामुक्तार्थे प्रति परमार्थपर्यालोचनम्।

२७ सप्तविंश्यां विश्वस्य प्रकाशविमर्शद्वयान्तर्भा-वोद्भावनम् ।

२८ अष्टाविंश्याम् एकत्र वस्तुनि शिवशक्तिवि-भागाध्यवसानम् ।

२९ एकोनत्रिंश्यां परमेश्वरस्य विश्वशरीरतया शक्तयुत्कर्षोपपादनम् ।

३० त्रिंश्यां विश्ववैचित्र्यस्य स्वात्मनि अवैक-ल्येन अवस्थानप्रदर्शनम्।

३१ एकत्रिंश्यां प्रमात्रादित्रिकस्य द्वैतपर्यवसा-यित्वोन्मीलनम् ।

३१-३३ ततो द्वयोः सत्यासत्यविभागव्युदासः।

३४-३५ ततोऽपि द्वयोः पारमेश्वर्या सपर्यया वैशिष्ट्यावभासनम् ।

३६-४१ ततः षद्सु पूज्यतया श्रीयन्नार्थकमा-वमर्शः ।

४२-४६ ततश्च पञ्चसु सपर्यायाः स्वरूपनि-ष्कर्षः। ४७-४८ ततोऽपि द्वयोर्देवतास्वभावनिर्णयः।

४९ एकोनपञ्चाश्यां मन्नतन्त्रोद्धारः।

५० पञ्चाश्यां वाग्वृत्तिविचारः।

५१ एकपञ्चाश्यां मुद्रातत्त्वोनमुद्रणम् ।

५२ द्विपञ्चाश्यां विमर्शशक्तेर्भागापवर्गप्रदत्वो छ-ङ्वनम् ।

५३ त्रिपञ्चाश्यां जीवनसुक्त्युपपत्तिः।

५४ चतुःपञ्चाश्यां स्वात्मस्वरूपस्य आनन्दस्य-न्दितानुवर्णनम् ।

५५-५६-५७ ततस्तिसृषु तत्त्वावबोधनम् ।

५८-६३ ततश्च षट्सु विमर्शानुप्रवेशिता ।

६४-६५ ततो द्वयोर्नेश्चिन्त्यनिर्णयः।

६६ षद्षष्टितम्यां स्वात्मविमर्शस्य सद्यःसिद्धित्व-प्रत्यायनम्।

६७ सप्तषष्टितम्यां विमर्शलक्षणग्रह्महाभाषीन-त्वप्रस्थापनम्।

६८ अष्टषष्टितम्यामुक्तार्थस्य सर्वदर्शनसारत्वप्र-तिपादनम् ।

- ६९ एकोनसप्ततितम्यां तन्त्रवित्तस्य संग्रहणो-पन्यासः।
- ७० सप्ततितम्यां व्यासादियोगिनाम् अमुत्र श्र-द्धैकशरणत्वप्रकाशनम् ।
- ७१ अन्त्यायां तन्नकृतः तन्नोपदेशहेतुः प्रयोगः, इति तन्नार्थतत्त्वतात्पर्यार्थः ।

# अथ ग्रन्थार्थो व्याख्यायते।

श्रीमदनुत्तराद्वैतसिखिहेतोः द्वैतप्रयाससतत्त्व-प्रत्यहव्यपोहदक्षो दैशिकेन्द्रभद्दारकः स्वातन्त्र्य-मनुसन्दधानः तन्नकृत् तन्नोपन्यासं प्रति उपो-द्धातम् उद्घाटयति

णामि गुणा णिंचसुध गुरुणो चनेणे महापआसस । गन्थे महत्थमञ्जरि मिमिणं सुरहिं महेसराणन्दः॥१॥ नत्वा नित्यविशुद्धी ग्रेशश्चरणी महाप्रकाशस्य । प्रथनाति महार्थमञ्जरी-मिमां सुरभिं महेश्वरानन्दः ॥१॥

इह ख़ु सर्वस्यापि जनस्य उपास्यतया का-चित्र देवता अस्त्येव, इति एतावति तावत् न विप्रतिपत्तिः, केवलं तस्या नामरूपादिव्यपदेश-मात्रवैषम्यं यावयुक्तिपर्यालोचनायां स्वात्मसंवि-त्स्फुरत्तामात्रस्वभावा इति 'प्रकाश एव विश्वस्य उपास्यदेवता ' इति आपतितम् तस्य महत्त्वं 'सा स्फुरत्ता' इत्यादिप्रत्यभिज्ञोक्तनीत्या सर्व-संकल्पोछङ्कितया स्फुरत्तैकस्वरूपत्वम् । स च गुरुः - गुणाति प्रकाशयति विश्वव्यवहारमिति ग्ररुः इति निरुक्त्या सर्वानुयाहकः, ताद्दम्प-काशव्यतिरेके विश्वस्य अन्धबधिरत्वादिप्रायत्वा-पत्तेः, स च पर्यन्ततः परशिवभद्दारकापरपर्या-

यत्वात् आत्मरूपो महान्प्रमाता । यदाह शिव-सूत्रेषु

#### 'गुरुरुपायः' ( २-६ )

इति । तस्य चरणौ ज्ञानिकयालक्षणं स्वातन्त्रयं, चर्यते गम्यते प्राप्यते बुद्धयते भक्ष्यते च आभ्यां विश्वम् इति हि चरणावित्युच्यते, तौ नत्वा उत्कर्षकस्य आरूढतया विमृश्य, वाड्यनः-कायानां, तदेकविषयीकरणलक्षणप्रह्वीभावो हि नमनं महाप्रकाशत्वं च परमेश्वरस्य महान् उ-त्कर्षः, तं प्रति तदुपासकस्य प्रह्वीभावश्च इति द्वितयमपि चोक्तम् । अत एव नत्वा इति परमे-श्वरप्रणामिकयोत्तरकालं 'महेश्वरानन्द' इत्यु-क्तम् । स च महेश्वरानन्दो महार्थमञ्जरी यथना-ति - यन्थसंदर्भद्वारा लोकम् अनुभावयतीत्यर्थः। मञ्जर्यपि हि पृथक् पुष्पभेदप्रतिभासेऽपि एका-कारेण अनुभूयते, यथनं च पुष्पादेरपि अनाया-सग्रहणोपायतया प्रसिद्धं, सा च सुरिभः - सर्वा- भिलषणीयप्रकर्षरूपसौरभ्यरसस्पृहत्वात्, अनेन च विश्वस्य भोगमोक्षदत्या अवस्थापनात् वक्ष्यमा-णस्य विमर्शोपायस्य औचित्यम् उन्मील्यते ॥१॥

अथ तन्त्रप्रतिपाद्यमर्थं तत्परिज्ञानस्य प्रयोज-नत्या अन्वेष्यतां च अभिद्धानः तन्नकृत् तन्नैव आवृत्त्या तत्प्रयोजनम् आत्मविमर्शस्वरूपम् अ-भ्युपेयतया उपपादयति

वहण्ड महापआसो विमरिसवित्सुरिबंह्म णिंचलंजोऊ। संणाविद्योस णिंअमेल-पअत्ताइ जंथ संथाइ॥ २॥

वर्धतां महाप्रकाशो विमर्शविस्फुरितनिश्वलोद्योतः । संज्ञाविशेषनिर्णयमात्र-प्रवृत्तानि यत्र शास्त्राणि ॥ २ ॥ अत्र योऽयं महाप्रकाशस्तत्तत्प्रमातृप्रकाशवि-शेषाधीनतया प्रकाशमानतायाः स्वभावमात्राद्वा विशेषात् स्वरूपनिष्कर्षे क्रियमाणे, तत्

> 'तदुपायतया ज्ञानं बहिरन्तः प्रकाशते । ज्ञानादते नार्थसत्ता ज्ञानकृपं ततो जगत् ॥ न हि ज्ञानादते भावाः केनचिद्रिषयीकृताः । ज्ञानं तदात्मतायातमेतस्मादवसीयते ॥ '

इति श्रीदेविकात्रमस्थित्या प्रकाशैकस्वभावः षद्वि-शक्तस्वसिपण्डात्मा प्रत्येकतस्वपर्यालोचनेऽपि अ-नन्तप्रकारो विश्वविलासः, स वर्धताम् उपर्युपिर स्फुरत्ताम् अनुभवतु । अयमेव महान् उपायो विमर्शस्य इति यावत् । ननु शून्यमात्रस्वभा-वेन मिथ्यात्वमात्रानुप्राणितव्यवहारेण वा विश्व-वैचित्र्येण उपायभूतेन अपरमार्थभूतेन परमा-र्थभूतस्वात्मरूपविमर्शलाभ इत्येतदनालोचितोत्क-र्षकाष्ठातत्प्राप्तिरिति माध्यमिकानिर्वचनीयत्वादि-वादमर्यादामाशङ्कत्वाह 'निश्चलोद्योत' इति, स्फुट-प्रकाशात्मिन प्रपञ्चोद्योते न कस्यचित् मिथ्या-

त्वोपपादकादेश्चावकाश इत्यर्थः । अस्तु एवं, तथापि अवघातस्वेदादिवत् अन्यथासिद्धसांनि-ध्येन लोकव्यवहारेण कथम् आत्मविमर्शोत्प-त्तिरित्याशंक्याह 'विमर्शविच्छ्रारित' इति, न खल स्वसत्तामात्रेण विश्वस्य आत्मविमशी प्रति उपायत्वमनेन तथा विमृश्यमानावस्थायामेव, तत्र विश्वस्वरूपस्यैव तन्मिथ्यात्वादेः तद्विपर्यये च विम्रष्टव्यतोद्भावनाय निश्चलोद्योत इत्यस्य विमर्शविच्छुरित इत्यनेन सह ऐकपद्यम् । ननु यदि विश्वव्यवहारस्य किंचित् नैयत्यं तदुपपद्ये-तापि नाम तस्य उपायत्वं, तच न संभवति-अद्यापि सिद्धान्तिभिर्द्रव्यग्रणादयः षद् इत्यादि पृथक पृथक विकल्प्यमानत्वात ?, इत्याशंक्याह 'संज्ञाविशेषेत्यादि' यत्र हि विश्वविलासात्मनि अर्थे कणभक्षादिशास्त्राणि तत्परिभाषानुग्रण्येन संज्ञा-लक्षणा ये व्यपदेशविशेषास्तन्मात्रोपक्षीणव्यापा-राणि, न पुनः प्रत्यक्षादिप्रमाणोपगृह्यमाणपृथि-व्यादिपरम्परापरिस्पन्दापलापप्रगल्भानि इति

आद्यो वाक्यार्थः । द्वितीये तु योऽयं महाप्र-काश उक्तलक्षणः, अनवच्छिन्नप्रमाता यद्विमर्शः पुरुषार्थतया अवस्थापयिष्यते, स वर्धतां - मा-यीयमलोपलेपसंस्कारो छेदपर्यन्तमुह्रसतु, सा च वृद्धिः न कैवल्येन, किं तर्हि एवमहं लौकिकः कश्चित् प्रमाता इति प्रत्यभिज्ञानात्मा यो विमर्शः तेन यत् विच्छुरणं विशेषतोऽन्यप्रकाश-वैलक्षण्येन लौकिकसंबन्धस्वभावातिकान्त्या ता-दात्म्यपर्यवसायित्वद्योतकोऽप्रश्लेषः तद्वत्तया नि-श्रलो निर्गतोपाधिकलङ्कः, उद्योतः स्फुरत्ता यस्य, तादृशतया वर्धताम् इत्यर्थः । ननु विम्रष्ट-व्यस्य आत्मस्वरूपस्य व्यपदेशनैयत्याभावात् तद्विमर्शे प्रति असद्भावपर्यवसायी कश्चित् हृदयं-गमीभावः स्यात्?, इत्याशंक्याह - 'संज्ञाविशेषे-त्यादि ' यत्र परप्रमातृ विषये व्यवद्वियमाणानि सर्वाण्यपि शा आणि शिव-विष्णु-ब्रह्म-इत्यादिव्य-पदेशमात्रव्यापृतानि, न पुनः स्वस्वभावात्यन्तभे-दोपपादनप्रवीणानि भवन्ति । अत्रायमाशयः -

याह्ययहणवेलायामिन्द्रियादिप्रणालिकया विश्वप्र-तिष्ठाभूमिः 'अकृत्रिमः प्रमाता कश्चित् विम्रष्टा' इति पारम्पर्यात् आपतितम्, तद्वारेणैव पारमा-र्थिकप्रमावलाभ इह उपदिश्यते ॥ २ ॥

ननु उक्तयुक्तया विम्रष्टव्यः कश्चित् कर्तृत्व-विशेषः कुलालादिवत् न कुत्रचित् अपरोक्ष उप-लभ्यते, अनुमेयत्वादौ तु तत्तत्प्रमाणाधीना वस्तु-स्थितिरितिस्थित्या तादृक् किञ्चित् प्रमाणं वक्तव्यम्, तदनुक्तौ तु तस्य असत्कल्पत्वापित्तः?, इत्याशंक्याह

अंणा खु वीसमूलं तत्थ प्रमाणं ण कोवि अथेई। कःस व होइ पिबासा गंगासुत्ते णिमग्रस्स ॥ ३॥

आत्मा खलु विश्वमूलं तत्र प्रमाणं न कोऽपि अर्थयते।

## कस्य वा भवति पिपासा गंगास्रोतिस निमग्नस्य ॥ ३॥

इह आत्मेव प्रकाशस्वभावत्वात् विश्वव्यवहारे निबन्धनं 'मम अवभासते, मया अवलोक्यते ' इति प्रमातृप्रकाशोपश्छेषेणैव स्तम्भक्रम्भादीनां प्रकाशमानत्वात्, तद्यतिरेके च तेषां स्तम्भ एव कुम्भः, कुम्भ एव स्तम्भ इति तयोरन्योन्यं स्वल-क्षणापहारोपक्रमेण कस्यचित् विनियन्त्वम् इति स्तम्भस्वरूपेण किं भवतु, अस्तम्भो वा इति सन्देहो वा, तस्यापि असंभवो वा इति सर्वथा तूष्णींभाव एव स्वभावः स्यात, यदि च स्तम्भा-दिरूपतेव तेषां प्रकाशमानत्वं न पुनः प्रमात्-प्रकाशानु यहात्मा कश्चित् अतिशयः, तर्हि सर्वे-षामपि तथा प्रकाशेरन् न वा कस्यचिद्पि इति प्रमातृणां व्यवहारोच्छेदप्रसंगः । किं च स्तम्भ-कुम्भाद्यात्मनो विश्वस्य स्वात्मनेव प्रकाशमयता-क्रीकारे सर्वस्यापि प्रमात्वर्गस्य सार्वइयम् अत्य-

न्ताज्ञत्वं वा प्रसज्येत नियामकाभावात्, तस्मा-दात्मनो जगद्यवहारप्रयोजनमनिच्छतापि अङ्गी-कार्यम्, प्रयोज्यप्रयोजकभावश्च पर्यन्ततोऽनयो-स्तादात्म्यमेव पर्यवसायिष्यति, इति — आत्मप्र-काशमयोऽयं विश्वत्र वेद्यवर्गोद्धास इत्यापतितम् । यदुक्तं श्रीप्रत्यभिज्ञायां

' प्रागिवार्थोऽप्रकाशः स्यात्प्रकाशात्मतया विना । न च प्रकाशो भिन्नः स्यादात्मार्थस्य प्रकाशता ॥'

इति । खलु अविप्रतिपत्तौ, एवंस्थिते तत्रैव आ-तमनि इदमेतादृक् इति वस्तुव्यवस्थापकत्वलक्ष-णस्वभावविशेषं प्रमाणं प्रति पण्डितस्य पामरस्य वा न कस्यचित् अपेक्षा उत्पचते — प्रमातृप्रका-शादिव्यतिरेकात्, प्रत्युत तेनैव व्यवस्थाप्यमान-त्वाच प्रमाणस्य, प्रमाणं हि नाम अभिनवोदयः स्वभावविशेषः, सोऽपि स्वभावोऽभिनवोदयः इत्यु-क्तत्वात्, नवनवोदयश्च तस्य तत्तद्देशकालोप-श्लेषाविच्छिद्यमानान्योन्यविलक्षणप्रमेयद्वारोपा- रूढः कश्चित् विशेषः, न पुनः स्वाभाविको धर्म इति अवधारिताखिलविकलपविक्षोभश्चभिताब्धि-कलपम् एकर्र्नभावमात्मतत्त्वं प्रति प्रत्यक्षस्य व्यापार एव न उपपद्यते इत्यर्थः, न कोऽप्यर्थ-यते इति आत्मनि प्रमाणिमच्छन् आत्मा स्यात् न वा, यदि अनात्मा जडवर्गः तत्प्रमाणापेक्षेव नोपपद्यते । आत्मैव चेत् १ तर्हि स्वस्मिन् स्वय-मेव प्रमाणम् अपेक्षते इति आपतेत । उक्तमर्थ तदृष्ट्वा प्रतिपादयति 'कस्य वेत्यादि' गाङ्गो हि प्रवाहः शैत्यप्रसादाद्यनेकग्रणोत्कर्षात् अन्तर्वहि-स्तापापहारे प्रवीणो भवति ॥ ३ ॥

नतु स्तम्भक्तम्भादिवत् आत्मनः प्रकाशो न कदाचिदपि स्फुटतया उपलभ्यते, अस्फुटे च अर्थे प्रमाणव्यापारेणैव अवतारितव्यम् <sup>१</sup>, इत्या-शंक्याह

पं० ९ ग० पु० तहृष्ट्या इति तहृष्टान्तेति पाठान्तरोपेतः पाठः ।

जं जाणन्ति जना अभि जनहारीअभि जं विजाणन्ति । जंसं चिअ जोकारो सो कःस पुटो न होइ कुलनाहो॥४॥

यं जानन्ति जडा अपि जलहार्योऽपि यं विजानन्ति । यस्येव नमस्कारः स कस्य स्फुटो न भवति कुलनाथः ॥ ४॥

यं जडा आभीरादयोऽपि जानन्ति, जलहा-रीप्रमृतयोऽपि अवबुद्धान्ते, सर्वेषामपि 'स्थूलोऽहं, संपन्नोऽहम् ' इत्यादेः स्वात्मस्फुरणस्य स्फुटमेव उपलभ्यमानत्वात् । यच्छ्रतिः

ज्तैनं गोपा अद्दशस्त्रतेनस्रदहार्यः । इति, विमर्शप्राधान्यात् जलहारीज्ञानं प्रति वैशि- ष्ट्यमुक्तम्। ज्ञानशक्त्येव प्रमावृणां क्रियाशक्त्या-प्ययं क्रोडीिक्रयते इत्याह 'यस्यैव नमस्कार' इति, जडजलहार्यादयोऽपि जीववर्गः तत्तत्फल-कामनया तत्र तत्र नमस्कुर्वाणो दृश्यते, स सर्वो-ऽपि नमस्कारो यत्संबन्धेनैव भवति। यच्छुतिः

#### ' यस्मै नमस्तिच्छरः '

इति । सर्वस्यापि स्वात्मैव देवता इति अग्रतो भविष्यति, उक्तरूपश्च परमेश्वरः कुलस्य देहाश्वयु-वनादेः विश्वविलासस्य तादात्म्यपर्यवसायितया सृष्ट्यादिभासको भवन् कस्य पदार्थस्य स्फुटो न भवति, यदि कश्चित् उच्येत स एव स्वभावतो न स्यात् इत्यर्थः, तस्मात् सर्वाहंभावस्वभावं परमेश्वरं प्रति अस्फुटत्वशंकायां न कश्चित् अव-काश इति ॥ ४ ॥

एवं सामान्यतः प्रमाणानुपयोगम् आत्मिन उपपाच विशेषतोऽपि उपपादयन् आगमे कंचि-दनुग्रहं दर्शयति ओमिणं पर्चखं ओमिणं हंमुहं च अणुमाणं। आअमदीबालोयोऊ तस्स पआसेद किं माहंपम्॥५॥

अविच्छन्नं प्रत्यक्षं अविच्छन्नं तन्मुखं च अनुमानम्। आगमदीपालोकः तस्य प्रकाशयति किमपि माहात्म्यम् ॥ ५॥

याह्यार्थसंनिकर्ष एव प्रत्यक्षस्य प्रामाण्यात् अत्यन्तम् एतत् संकुचितम्, अनुमानं च व्या-प्त्युपलम्भसापेक्षत्वात् व्याप्त्युपलम्भस्य च प्रत्य-क्षमूलत्वात् अवच्छिन्नमेव, एवं च अवच्छि-न्नानां प्रमाणानाम् अनवच्छिने प्रवृत्तिरिति महतीमनौचित्यकक्ष्याम् अवतरित इति प्रागिप

उक्तम् । आगमस्तु यदि आप्रमात्रवाक्यत्वात् प्रामाण्यमहीत, तर्हि तस्याप्तिः कीटक् ? इति चि-न्तायाम् - अन्यस्मात् आप्तात्, तस्यापि अन्य-स्मात् इति मूलक्षतिकारिण्यनवस्था, इति अप्रा-माण्यमेव माणिक्यपरीक्षावत्, त्रिचतुरकक्ष्यावि-श्रान्तो तु सेव संकोचाय कल्पते, यदि पुनर् ' अनवच्छिन्नप्रकाशात्मकमाहेश्वरविमर्शपरमार्थं ' इति आचार्याभिनवग्रप्तोक्तस्थित्या परप्रमातृवि-मर्शशक्तिमयतया अयम् अङ्गीकियते, तदानीम् असी तस्य स्वभावभूते प्रकाशे दीपोक्लेख इव तमः-स्थगितस्तम्भकुम्भादौ अभिव्यञ्जकतया कंचित चमत्कारम् उपजनयति, तत्र यथा दीपालोके ध्वान्तगर्भवर्तिनां स्तम्भादीनाम् आरोहपरिणा-हादिस्वभाव उन्मील्यते, तद्वत् अस्यापि स्वा-त्मनो यन्माहात्म्यम् – अनवच्छिन्नप्रकाशस्वभा-वत्वं स्वव्यतिरिक्ताशेष अवनाक्षा चनुप्राणनक्षमत्वं

पं० ७ ख० ग० पु० विमर्श एवागम इति पाठः।

तत् किमपि अलौकिकं तत्त्वम् आगमेन उन्मी ल्यते ॥ ५॥

ननु प्रमाणपथातिकान्तं चेत् इदमात्मतत्त्वं, तत्सर्वोऽपि जनः तद्विमशं प्रति अधिकारी, न कश्चित् वा स्यात् — अप्रमितत्वाविशेषात् १, इत्या-शंक्य, नात्र कश्चिदधिकारिविभागक्केश इत्याह

आणं निरूपणिंजो वइरिंको कोबि अंपणो भावो। अंपविमुहाणं ताणं अहिहारिविवहबिंबमो होउ॥ ६॥

येषां निरूपणीयो व्यतिरिक्तः कोऽपि आत्मनो भावः। आत्मविमुखानां तेषाम् अधिकारिविभागविभ्रमो भवतु ॥ ६॥ येषां पुंसां स्वात्मरूपात् परमेश्वरात् व्यतिरि-क्तो ज्योतिष्टोमादिः पदार्थो निरूपणीयो विभा-वनीयो भवति, तेषाम् अन्यपदार्थोन्मुख्याविना-भूतात् आत्मवैमुख्यादेव हेतोः अयम् अत्र अधिकारी न तु अयम् – इति विभ्रमो विशिष्टो भूमः विलासरूपत्वाचाप्रामाणिको व्यवहारः सं-भवतु, 'अतिसर्गे लोद' ततश्च तेषाम् उपालम्भः कियताम् उद्यते । तदुक्तमाचार्याभिनवग्रप्रपादैः

' आत्मानमनभिज्ञाय विवेक्तुं योडन्यदिच्छति । तेन भौतेन किं वाच्यं पश्चेडस्मिन्को भवानिति ॥'

येषां पुनः स्वातमन एव भावः स्वातन्त्र्यस्वभावः कश्चित् अतिशयितो धर्मो विसृष्टतया अवतिष्ठ-ते तेषामात्मीनसुख्यशालिनां न कदाचिदिप अयमधिकारिविभागः ॥ ६ ॥

ननु प्रमाणाधिकारिविभागाचनुपयोगेऽपि विधिनिषेधयोरेव वैयर्थ्यं स्यात् विषयाद्यभावात्? इत्याशंक्य तयोः स्वरूपम् उन्मीलयति

पं० १२ ग० पु० विम्रष्टव्यतयेति पाठः।

जंथ रुई तंथ विही जंथ ईमा णंथि तंथ अ णियेहो। इमयं ह्याणं चिछवओ हिअइक्ष्य मात्रि साथाणं ॥ ७॥

यत्र रुचिस्तत्र विधि-र्यत्र च नास्ति तत्र च निषेधः । इत्यस्माकं विवेको हृदयपरिस्पन्दमात्रशास्त्राणाम्॥७॥

यदेतत् अस्ति इति ज्ञानलक्षणो विधिः नास्ति इति ज्ञानस्वभावो निषेधश्चोदनार्थः, तत्र सन्ध्योपासनादौ विधिः कलञ्जभक्षणादौ निषेधश्च इति उच्यते । तत्र इदम् आलोचनी-यम्,—अनुष्ठातुः प्रवृत्तिनिवृत्तिप्रयोजनतया वि-धिनिषेधयोर्व्यापारः, 'अज्ञातज्ञापकत्वे सति अप्र-वृत्तप्रवर्तको विधिः' इत्युक्तत्वात् । तत्र किं तज्ज्ञानमात्रेण प्रवर्तते उत स्वेच्छानुगुण्यात्, यदि ज्ञानमात्रेण सन्ध्यानुपासकः कलञ्जभक्षको वा न कश्चित आलोकेत, यदि तु स्वेच्छानुग्र-ण्यात् तदनुमातृणां रुचिमेव विधिनिषेधौ अनु-वर्तेते इति अर्थो भवति ततश्च तेषां सन्ध्यो-पासनादौ यत्र रुचिस्तत्र विधिः यत्र वा कल-ञ्जभक्षणादौ न रुचिस्तत्र निषेधः इति अनया भङ्गचा सन्ध्योपासनादावेव अरुचिश्चेत तत्र निषेधः कलञ्जभक्षणदावेव चेत् रुचिस्तत्र च विधिः, इति अर्थतत्त्वनिश्चयः स्यात् इत्यक्र-मेण अस्माकं परमेश्वरविमर्शपयीयपूर्णाहंभावभू-षितानां विवेको विधिनिषेधयोस्तात्पर्यतो नि-ष्कर्षः । एतादृशे च तत्त्वनिश्चये तदेव नः शास्त्रं - यत् सर्वसंवित्संघद्यात्मनः स्वहृदयस्य प-पृथिव्यादितत्त्वपरंपराक्रोडीकारप्रावीण्येन स्पन्दः परामर्शात्मा चमत्कारः, पारमेश्वरः

पं० ४ ग० पु० तद्नुष्टातॄणां रुचिरेवेति, अनुवर्तते इति पाठः। पं० १० क० पु० इत्युक्तक्रमेणेति पाठः।

मर्श एव हि आगम इति प्रागिप अवोचाम । तदनुमातृणाम् इच्छाशक्तिरेव प्रवृत्तिनिवृत्त्यौ-नमुख्यात् विधिनिषेध इति व्यपदेशभेदम् अनु-भवति इति यावत् । यदुक्तं संवित्प्रकाशे

'त्यागः शक्यक्रियो यस्य स हेय इति निश्चयः। त्यक्तं न शक्यते यच तदुपादेयमित्यपि॥'

## इति । मया च उक्तं संविदुह्रासे

' प्रामाणिकी विधिनिषेधकथा यदि स्यात् पर्यन्ततः परम एव शिवः प्रमाणम् । सर्वान्तरः स खलु तत्र विधि निषेधे कर्त्वं क्षमेत विहिते च विश्वनिषेधम् ॥'

#### इति । श्रीकालिकामतेऽपि

'पतन्ति जन्तवो येन कर्मणा नरके ध्रुवम् । उत्पतन्ति च तेनैव त्रिकालज्ञा भवन्ति च ॥'

## इति । एतदाशयेनैव श्रीज्ञानेन्दुकौमुचाम्

'मनो यत्रैव विश्रान्त्या पूर्णभावम्रुपाश्चते । अतः परं हि किं नाम शुभं क्षेत्रं भविष्यति ॥'

पं० २ ग० पु० तदनुष्ठातृणामिति पाठः।

#### इति । एतेन

' अमबुद्धमतीनां हि एता वालविभीषिकाः । मातृमोदकवत्सर्वे महत्त्यर्थम्रदाहृतम् ॥ '

इति विज्ञानभैरवांशो व्याख्यातः ॥ ७ ॥

नतु विधिनिषेधाधीना हि लोकयात्रा तयोश्च स्वेच्छामात्रजीवितत्वे तस्यां न किंचित् रूपम् इत्युक्तं स्यात् सैव संसार इत्युच्यते, तदुष्ठङ्घने च न पुरुषार्थः, तत्प्रयोजनतया प्रवृत्तं च एतत्तत्रं काकदन्तपरीक्षाप्रायताम् उपपद्यते इत्याशंक्याह

पंजालोअणविमुहे
वंथसहावंसअंपणो हिअए।
संकाविसवेएणे वि
संसारभयेण मुह्यहे लोओ ॥८॥

पं० ९ ग० पु० आपद्यते इति पाठः।

# पर्यालोचनविमुखे वस्तुस्वभावस्यात्मनो हृदये। शंङ्कारविषवेगेन इव संसारभयेन मुह्यते लोकः॥८॥

योऽयं लोको दृश्यवर्गविलक्षणो द्रष्टृत्वधर्मा तत एव परमेश्वरवत् आत्मनो विश्वशरीरत्वपञ्च-कृत्यकारित्वाधैश्वर्ययोगेऽपि पशुत्वाभिमानी मा-तृवर्गः, स्वस्य यत् हृदयम् इच्छाज्ञानिक्रयात्म-कशक्तित्रयमेलापरूपम् अन्तस्तत्त्वं तत् परामशे प्रति औदासीन्यम् अवलम्बते, अत एव संसा-रात् जननमरणरूपात् लोकयात्राव्यवहारात् विभ्यति।

१ पर्यां लोचनमत्रापरिणामिनी चितिशक्तिः, सैव च त्रिगुणातीत-ग्रुद्धसरवात्मकबुद्धितत्त्वरूपं हृदयमुच्यते । तथा च योगसूत्रम् । 'प्रका-शक्रियास्थितिशीलं भूतेन्द्रियात्मकं भोगापवर्गांथं दृश्यम् 'हृति । अपरि-णामित्वमपवर्गांथं परिणामिनी तु सैव भोगार्थं प्रकृतिरित्युच्यते इत्यत उक्तं विमुखेत्यादि, तथा च सूत्रम् 'स्वस्वामिशक्तयोः स्वरूपोपल्जिध-हेतुः संयोगः' 'तस्य हेतुरविद्या ' इति च । 'तद्भावात्संयोगाभावो हानं तहृशेः कैवल्यम् 'हित च ।

#### ' द्वितीयात् वै भयं भवति '

इति उपनिषत्प्रित्रयया भेदप्रथोपारूढं चाकित्यम् उद्वहन् मुद्यति, आत्मनः पारमेश्वर्यावस्थामनादृत्य तत्प्रमोषात् अन्तः संक्किश्यते, यथा सर्पदंशाभावे-ऽपि विषावेशशंकाशाली स्वस्य मनसि सर्पभ्रमदा-यिनो रज्वादेः पदार्थस्य वस्तुभूतस्वभावपर्यालो-चनानपेश्वायां तात्विकसर्पदंशवत् मूर्ङ्घामरणादि-जनितव्यथाम् उपगच्छते तद्वत्, यदा पुनः स एव लोकः स्वहृदयस्य वास्तवं स्वभावं पर्यालोचिय-तुम् उन्मुखीभवति तदा न कश्चित्संसारशब्दः सार्थतया उपलभ्यते — स्वविजृम्भात्मतयेव अस्य विमृश्यमानत्वात् । तथा च उक्तम् आचार्याभि-नवग्रप्रपादैः

' स्वतन्त्रः स्वच्छात्मा स्फुरति सततं चेतिस शिवः पराशक्तिश्रेयं करणसरणिमान्तम्रुदिता ।

२ यदा तु पर्यालोचनं संमुखीभवति तदा स्थूलसूक्ष्मपररूपवाद्या-भ्यन्तरान्तराः क्रियाज्ञानेच्छार्थावभासाः स्वात्मैवेति निश्चये सति भय-शक्केव नास्तीति । तथा चोक्तम्

<sup>&#</sup>x27; आत्मज्ञो न कुतश्चन विभेति सर्वे हि तस्य निजरूपम् । ' इति ।

तदा भोगैकात्म स्फुरित च समस्तं जगिददं न जाने कुत्रायं ध्वनिरनुपतेत्संसृतिरिति ॥ '

इति ॥ ८॥

ननु स्वात्मनो विमर्शमयः कश्चित् विशेषः संसाराद्यशेषक्केशोपशमनसामार्थ्यशालितया उन्मीलितः, स च तस्य स्फुरणस्वभावस्य स्फुटीकरणमेव अवधार्यते न च तत्र अस्फुटत्वशंकापि अवतरितुम् अर्हति — अत्यन्तस्फुटतया उपपादित्वात्, यतः प्रमाणप्रमेयव्यवहारविकल्पस्य अनुपयोगः प्रवितत्य व्याख्यात इत्याशंक्याह

### माणिक्कपवेऊ वि णिऊलिऊं णियमऊहलेहाए।

३ पररूपान्तराभासे च प्रमाणं यथा

'न च युक्तं स्मृतेभेंदे स्पर्यमाणस्य भासनम् । तेनैक्यं भिन्नकालानां संविदां वेदितैष सः॥'

इत्यनेन स्मृत्यादौ प्रमातृरूपचेतनघटादिरूपजडरूपार्थावभासोऽस्त्येवेति नियमितम् । यदुक्तमनेनैव

> ' एवं स्मृतौ विकल्पे वाष्यपोहनपरायणे। ज्ञाने वाष्यन्तराभासः स्थित एवेति निश्चितम्॥ '

### पडिहाइ लोइआण्णं अह्यन्तफुडोबि अफुडो अंपा॥९॥

माणिक्यप्रवेक इव निचोलितो निजमयूखलेखया। प्रतिभाति लौकिकाना-मत्यन्तस्फुटोऽपि अस्फुट आत्मा ॥ ९॥

आत्मरूपो हि परमेश्वरः प्रकाशोत्कर्षत्वात् अशेषभ्रवनव्यापनक्षमत्वाच विश्वविकल्पकल्पना-मयीमर्चिःप्ररोहपरम्पराम् उपर्युपरि उन्मीलयन्

' तत्सृष्ट्वा तदेव अनुपाविशत् '

इति उपनिषत्प्रक्रियया तयैव च निचोलितः क अ-कितप्रायो नित्यम् आस्ते । तत्र लौकिकानां प्रमेयतयालोक्यमाने विश्वस्मिन् व्यवहर्वॄणां प्रमा-तॄणाम् ' अत्यन्तस्वच्छता यावत्स्वीकृत्यानवभासनम् । १

इति तन्नालोकस्थित्या प्राकट्योद्रेककक्ष्यारूढतया विम्रष्टव्योऽपि असी मध्याह्ममार्तण्डमण्डलन्या-येन तत्तद्रश्मिपरम्परास्फुरणप्राचुर्येण रश्मिवत् ग्रुणसाधम्यात् अप्राकट्यावस्थाम् अधितिष्ठति, यथा त्रासादिराहित्यात् अत्यन्तस्वच्छो माणि-क्योपलखण्डः स्फुरदुरुमरीचिमञ्जरीपर्यन्ततयेव माणिक्यवत् उत्कृष्टम् इति न अध्यवसितुं शक्यते, तद्वत् आत्मनोऽपि स्वशक्तितिरोहित-त्वादेव अस्फुटत्वशंका, एवम् उभयस्वभावताया-मेव अस्य विश्वव्यवहारोचित्यम् ॥ ९ ॥

नतु स्फुटत्वमस्फुटत्वं च एतत् अन्योन्यं विरुद्धम् एतद्धमद्भयं कथं नाम संगच्छते इत्या-शंक्य तादृशः कश्चिद्धिमर्श आम्नायते यद्वत्तया च अस्य परामर्शः पुरुषार्थतया पर्यवस्यति इति उपपादयति

उद्यो जलई पआसो लोआलोअस्स मङ्गलपडीवो।

### विमरिसदसामुहाण तद्द्य मलालितछनिच्छथो ॥१०॥

उध्वीं ज्वलित प्रकाशो लोकालोकस्य मङ्गलप्रदीपः। विमर्शदशामुखेन दह्यते मलालितेलनिष्यन्दः॥१०॥

यो 'ममेदं, जानामि, मम स्फुरति' इति अशेषव्यवहारानुस्यूतः प्रकाशरूपोऽर्थः स खलु लोक्यमानस्य भावराशेरलोक्यमानस्य खपुष्पादे-रभावजातस्य च प्रदीपवत् प्रकाशतया अनुभूयते, स ताद्दक्प्रकाशाभावेन विश्वस्य अन्धतमसत्वाप-त्तिरिति प्रागपि अवोचाम, अत एव हि असौ मङ्गलतया उपन्यस्तः, इदमेव हि तन्महन्मङ्गलं – यत् स्तम्भक्रम्भादीनाम् अन्योन्यस्वभावपरिहा-

पं० १४ ग० घ० पु० स्वभावापहारशङ्कां निःस्वभावत्वमभावानाम् इति पाठः ।

रशंकां निःस्वभावत्वसंभावनां व्यपोह्य तेषां तथा-भावत्वेन अवस्थापनम् । स च ऊर्ध्वः — स्वयंप्रका-शतया प्रकाश्यवर्गोत्तीर्णो भवन् ज्वलति संप्र-तिपत्त्या स्फुरित, तथा विमर्शाख्य इति यः कश्चित् स्वभावतया स्वीकर्तव्यः, अन्यथा दर्प-णादिप्रकाशवत् अस्य जाड्यकक्ष्यानुप्रवेशप्रसंगः। उक्तं च प्रत्यभिज्ञायाम्

'मकाशोऽर्थोपरक्तोऽपि स्फटिकादिजडोपमः।'

इति । तस्य च विमर्शस्य या दशा – स्फुरत्ताव-स्था, तस्या मुखेन – औन्मुख्ययोगेन, मला-नाम – आणवकार्ममायीयानाम्, आलिः – पार-म्पर्यात्मा संचयः, प्रकाशेन कर्त्रभूतेन, दहाँते – स्वात्मानुप्रवेशितया स्वीक्रियते, दीपोऽपि एव-मेव ॥ १०॥

४ एतदाशयेनैव विरूपाक्षपञ्चाशिकायां निर्णीतमस्ति 'ज्ञानृज्ञानज्ञेयात्मकमिललं मद्विमर्शविद्विशिखा। दग्ध्वा प्रकाशरूपं ग्रुभं भस्मावशेषयति॥'

संमो हिअयपआसो भवणस किआअ होइ कंतारो। सोचि अ किआविमस्रो स्वंथा खहिआ अ विंसविंथारो ॥ ११॥

सन्नेव हृदयप्रकाशो
भवनिक्रयाया भवति कर्ता।
सेव च कियाविमर्शः
स्वस्था श्रुभिता च विश्वविस्तारः
॥ ११॥

हृदंयप्रकाशो हि सर्वस्य अस्ति इति वक्तव्यः, असत्त्वे स्वव्याघातप्रसंगात् । यथा उपनिषत्

५ हृदयप्रकाश इति, तथा चोक्तम्
'सा स्फुरत्ता महासत्ता देशकालाविशेषिणी। सैषा सारतया प्रोक्ता हृदयं परमेशितुः॥' इति प्रस्यभिज्ञायाम्। 'असन्नेव स भवति असद्वह्मेति वेद चेत्। अस्ति ब्रह्मेति चेद्वेद सन्तमेनं ततो विदुः॥'

इति । तस्मात् स्वात्मरूपो हृदयप्रकाशः सन्नेव,
सन्नित्येतत् प्रकृतितः प्रत्ययतश्च पर्यालोचनीयः,
अस्तेर्घातोः शतिर खळु एवसुपपद्यते, तत्र
शक्यार्थो भवनाख्यिक्रयाप्रत्ययांशस्य कर्ता इति
स्वीकार्यः । ततश्च सन्नित्यस्य भवनलक्षणायाः
कियायाः कर्ता इत्यर्थो भवति, सेव भवनिक्रया
कर्तृतामयी विमर्श इत्युच्यते, यदा स्वस्मिन्
हृदयप्रकाशस्वरूप एव आत्मिन तिष्ठिति, तदा
विमर्शः शुद्धो विमर्श एव इत्येव व्यविह्रयते,

इति ।

' ततस्तदान्तरं ज्ञेयं भिन्नकल्पत्वमृच्छति । विश्ववीजादतः सर्वे बाह्यं विम्बं विवस्स्येति ॥ '

इति च।

<sup>🕴</sup> ६ तिष्ठतीति, यदुक्तं तन्नालोके

<sup>&#</sup>x27; अन्तःस्थविश्वाभिन्नैकवीजांशविसिस्श्चता । क्षोभोतदिच्छतस्वेच्छाभासनं क्षोभणां विदुः ॥ '

पं० ४ ग० पु० प्रकृतेरथीं भवनेति पाठः ।

यदा तु विकल्पोपश्छेषलक्षणं श्लोभम् अनुभवति, तदा विश्वविस्तारः प्रपञ्चस्फुरणवैचित्र्यात्मा वि-मर्श इति, तत्र अधिको विशेषणांशः कश्चित् उत्पद्यते। एवं च प्रकाशस्य विमर्शः स्वभाव इत्थं स्वीकार्यः ॥ ११ ॥

नतु विश्वव्यवहारो हि बहिर्याह्यार्थतया क-र्तुम् उच्यमानः कथम् आत्मस्वभावो विमर्शः स्यात् इत्याशंक्याह

पृह्णवीपरमशिवाणं पश्चाहारे पञासपरमत्थे। जो अञंणोणविसेसो सोचिञ हिञंअस्स विमारसंमेसो ॥ १२॥

विकल्पोपश्चेपलक्षणं – स एवाहमित्येवं रूपम्, क्षोभम् – इद मित्येवंरूपम् ।

८ विशेषणांशः - समनाशिवरूपः।

प्रिथवीपरमशिवयोः प्रत्याहारे प्रकाशपरमार्थे । योऽन्योन्याविशेषः स एव हृदयस्य विमर्शोन्मेषः

11 97 11

परमशिवात् उपिर न कर्त्रन्तरस्फुरणं, पृथ्व्या उपिर न कार्यान्तरोत्पित्तश्च, यो मध्यवर्ती तत्त्व-संघातरूपोऽर्थः तस्य प्रत्यक्षादिप्रमाणोपग्रह्यमा-णस्य पर्यन्ततः प्रंकाश एव अनुप्राणनतया स्व-भाव इति अन्वयव्यतिरेकाभ्याम् अवधार्यते, ततश्च अन्तः स्वात्मा प्रकाश एव बहिः प्रकाश्य-प्रपञ्चतया स्फुरित, इत्येतावत् अभ्युपगन्तव्यम्।

९ विमर्शोन्मेषः – इदमित्येवंरूपः ।

९० प्रकाश एवेति, पृथिव्यादितस्वसंघातो हि प्रकाशरूप एवास्ति न तु विमर्शरूपः इत्यत उक्तं प्रकाश एवेति । अत्र श्लोकद्वयेऽयमाशयः – हृदयं ताम प्रतिष्ठास्थानत्वमुच्यते, तच्च जडानां चेतनं, तस्यापि प्रकाशा-स्मत्वमित्युक्तं – प्रकाश एवानुप्राणेति, तस्यापि प्रकाशस्य विमर्शशक्ति-रित्युक्तं – स च विशेष इति, परमे पदे विश्रान्तस्य विश्वस्य हृदयं विमर्शे-रूपं मन्नात्मकमित्युक्तं द्वितीयसूत्रश्लोके – पृथिवीपरमेति ।

ततश्च षिद्वशातोऽपि तत्त्वानां प्रकाशस्वभावत्वीं-विशेषात पृथिवी आप इत्यादिस्न्योन्यविशेषतो व्यवहारो न संभवति, व्यवद्वियते च विशेषः प्रत्यक्षमेव लोकेन, अन्यथा जलस्थलविभागादे-रथिकियाप्रत्यायनानुपपत्तेः, स च विशेषः स्वहृद-यगत्या विमर्शयुक्त्यैव उत्पचते, उत्पत्तिश्च ता-दात्म्ये पर्यवस्यति यद्यत् अजडं तत् तदेव हि इति उक्तत्वात् । उन्मेषपदेन एतदाह, स्वात्मविमर्श-द्वमस्य पह्नवपुष्पादिप्रायम् एतद्विश्ववैचित्र्यस्पुर-णमिति ॥ १२ ॥

११ प्रकाशस्त्रभावत्वादिति । तथा चोक्तं प्रत्यभिज्ञायां

'तथा हि जडभूतानां प्रतिष्ठा जीवदाश्रया ।

ज्ञानं क्रिया च भूतानां जीवतां जीवनं परम् ॥ '

इति । तथा

'तदैक्येन विना न स्यात्संविदां लोकपद्धतिः। प्रकाशैक्यात्तदेकत्वं मातैकः स इति स्फुटम् ॥ स एव विसृशक्त्वेन नियतेन महेश्वरः। विमश्च एव देवस्य ग्रुद्धे ज्ञानिक्रये यतः॥'

इति।

१२ पुष्पेति, समनारूपेदन्ताविमर्शरूपं पुष्पम् ।

अथेनं विमर्शमेव द्रहियतुं षिङ्गंशत्तत्त्वानाम् अन्योन्यतो विशेषसृष्टिक्रमानुक्रमानुग्रुण्येन उप-पादयन् आदौ शिवतत्त्वम् आलोचयति

तह तह दीसंताणं संत्ति सहंसाण एकसंघट्टो। णिअ हिअय-दुमरुवो हुइ शिवो णाम परमसंत्स्पन्दो ॥ १३॥

तथा तथा दृश्यमानानां शक्तिसहस्राणामेकसंघट्टैंः। निजहृदयोद्यमरूपो भवति शिवो नाम परमस्वच्छन्दः।। १३॥

१३ अनुक्रमानुगुण्येनेति, आवरणक्रमानुकारेण विशेषस्फुटीकारः, इति भावः।

१४ संघटः - तत्तद्जुत्तराद्यसंख्यशक्तीनां संघातरूपः।

तन प्रकारेण अनुभूयमानानां शक्तिसहस्राणाम् एकसंघद्द ऐक्यम् अनुभवन्नेव सृष्टिसंहाराद्यन्यो-न्यविरुद्धित्रयायोगपद्यभूमिर्भवति, यश्च 'उद्यमो भैरवः' (१-५) इति शिवसूत्रस्थित्या स्वहृदयोद्यो-गस्वभावतया अनुभूयते, यश्च परमस्वच्छन्द इति प्राग्वर्तं विश्वोत्तीर्ण एव उच्यते, अन्यस्तु विश्वो-त्तीर्णविश्वमयः परमशिवभद्दारकः पश्चात् प्रकटिय-ष्यते, एवंविधः शिवो नाम भवति, अयंभावः — उन्मेषनिमेषात्मनां तत्त्वान्तरदुर्लभेन स्वातृहयेण चिद्दाह्वाद्वलक्षणशक्तिद्वितयसामरस्यमात्रकोडीक्ट-

१५ योऽयं 'नत्वा नित्यविशुद्धौ ' इत्यनेन लोकानुग्रहार्थं मङ्गला-चरणपूर्वकं विश्वोत्तीर्ण-विश्वमय-प्रथमपरिस्पन्दात्मप्रकाशस्वभावनिर्देशः कृतः तस्य रूपावतारापेक्षया अत्र विशेषार्थौऽपि यथा

> ' यदयमनुत्तरमूर्ति-र्निजेच्छया निखिलम

र्निजेच्छया निखिलमपि जगःस्रष्टुम् । परपन्दे स स्पन्दः

प्रथमः शिवतत्त्वमुच्यते तज्ज्ञैः॥ '

इति । तदनुसारेण संघट्टपदेन त्रिकोणरूपतापि द्योतिता । तदुक्तं ' व्यापिनी बिन्दुविलसिक्कोणाकारतां गता । '

इति । एतदेवाभिमश्लोके सुचितम् 'हृद्यत्रिकोण ' इत्यादिना ।

१६ परशिवभद्वारकस्त्वत्र समनारूढोऽनाश्चितसंज्ञकः । यच अग्ने वक्ष्यते 'स्थूलेप्वपि ' इसात्र स्रोके । तेच्छाज्ञानाद्यत्तरोत्तरशक्तिपरम्परापरियहौन्मुख्यात् 'स्वशक्तिप्रचयोऽस्य विश्वम्' (३–३०)
इति शिवसूत्रस्थित्या विश्वविश्वोभात्मकम् अन्तविहिःशक्तिविचित्रवैचित्र्यविजृम्भणोद्धतोद्भावनप्रागलभ्यस्वात्मचैतन्योद्यन्दतापरिस्पन्दसारः प्रमाद्यविशेषः परमशिवभद्यार्कं इति ॥ १३॥

अथ क्रमप्राप्तं शक्तितत्त्वं परामृशति

सोचिअ वीसंमिहतं णाउं चुं उमुहो होतो।

11 38 11

# स एव विश्वमीक्षितुं स्थातुं कर्तुं च उन्मुखो भवन्।

१७ इत्थं चात्राशयः - यदा विजानामुद्रेकस्तैरेव योन्याच्छादनं क्रियते, यदा च योन्युद्रेको बीजानामाच्छादनं क्रियते तदा, पीठचकावय-वन्यूहैः साकारशिवशक्तियुगळकमुत्पद्यते इति ।

### शक्तिस्वभावः कथितो हृदयत्रिकोणमधुमांसलोल्लासः ॥ १४॥

य उक्तस्वभावः शिवः स एव शक्तिस्वभावः कथितः, तस्यैव किञ्चिद्वच्छूनतायाम् या अवस्था तया शक्तिशब्दव्यपदेश्य इत्यर्थः, तस्य चायं स्व-भावः — यद्घृदयरूपेण इच्छाज्ञानिक्रयात्मकविश्व-विकल्पपर्यायकाध्वत्रयसामरस्यलक्षणेन नित्यप्रवृ-त्तचर्वणोत्सवत्वात् अन्तर्मग्नसंविदानन्दस्पन्दसंधु-श्वणरूपेण मधुना मांसलम् अत्यन्तवृंहितं परि-चारिक्रयाई महातडाकाम्भः संसारकल्पं 'बहु स्यां प्रजायेय' इत्याम्नायस्थित्या स्वयमेव स्वह-दयोद्यमवमनोपक्रमम् आत्मानमुह्रासमानाह्वा-दातिशयम् अनुभवति इति ॥ १४ ॥

अथ सदाशिवेश्वरौ पर्यालोचयति णाणं किअति दोयवि पहंमुमेसंमि सुखुसिवो देवो। वीयाए उछाहे वील सो होइ ईसोरो णाम् ॥ १५॥

ज्ञानं क्रियेति द्वयोरिप प्रथमोन्मेषः सदाशिवो देवः । द्वितीयाया उछेखे द्वितीयः स भवति ईश्वरो नाम ॥ १५॥

ज्ञानं हि नाम अहंभावावभासनात्मा सर्वप्राणिनां स्वयं वेदनसिद्धस्वभावः, किया च करचरणानुवन्धिनी सर्वसाक्षात्कारयोग्या परिस्फुरित, तत्र जानामि करोमि इत्यादिवत् जानामि
इत्यादाविष आदर्शावलोकनादिन्यायात् अस्मच्छब्दार्थ एव युष्मदाचर्थतया अवभासते इति
अहन्तैव सर्वत्र आत्मतत्त्वम् । यदुक्तं

' अस्तिशेषाः क्रियाः सर्वाः कार्यशेषं च कारकम् । एकशेषं च वचनं पुरुषश्रोत्तमावधिः ॥ '

इति । अहन्तो छेखश्च ज्ञानशब्दार्थः । एवं करो-षि करोमि इत्यस्यैव च परमार्थिकियाविज्ञाने यत् अहंभावानुष्ठा इत्यवधार्यते केवलम् अस्याः इदंभावे प्राचुर्येण अनुभूयमानत्या भेदव्यवहारः । एवं ज्ञानं किया इति यौ भावौ तयोर्मध्ये प्रथ-मस्य ज्ञानस्य उद्रेके द्वितीयायाश्च अर्थात् अस्फु-र्रणत्वरूपेण न्यग्भावे सति 'सदाशिवाख्यतत्त्वम्' इत्याख्यायते,—यदिधष्ठातृत्या सदाशिव इत्येव नाम्ना कश्चित् विष्णुरुद्रादिसाधारण्येन उपपद्यते।

१८ अस्फुरणत्वरूपेणेति, वाकूमानुसारेण पश्यन्त्यां क्रियाप्रारम्भस्य ज्ञानप्राधान्यात् क्रियाया अस्फुरणत्वम्, ततश्च नादप्रारम्भज्ञानावसानत्वं सदाशिवः – ज्ञानोद्देकात्, अतश्चेदमप्यायातं – मध्यमायां ज्ञानप्रारम्भस्य क्रियाप्राधान्यात् ज्ञानास्फुरणत्वं, ततश्च ज्ञानप्रारम्भक्रियावसानत्वमीश्वरः– क्रियापरिभोगोद्देकात् । तदुक्तं शिवदष्टौ

' · · · · · · · · · कदाचिज्ज्ञानशक्तितः । सदाशिवत्वसुद्देकात्कदाचिदैश्वरीं स्थितिम् ॥ कियाशक्तिसमाभोगात् · · · · · · · । '

इति । एतदेव प्रकाशितं मालिनीनिर्णये परात्रिंशिकायाम् ।

स च देवः ईटक्शक्तयोत्कर्षात् कियायाश्च अत्य-न्तापकर्षभावात् कीडाव्यवहाराचनेकार्थानुसं-धाने समर्थः, या च तत्र द्वितीया तस्या उन्नेसः स्फुरणापरपर्याये प्राच्चर्यं ज्ञानस्य स्तैमित्ये सति ईश्वरो नाम इति भावः, 'ईश्वराख्यं तत्त्वम्' इत्याम्नायते, तद्धिष्ठाता च कश्चित् ईश्वर एव प्रमाता। एतदुक्तं भवति — अहन्तेदन्तालक्षणयो-र्ज्ञानिकययोराचोद्रेकात् उन्मीलितिचित्रन्यायेन व्यक्ताव्यक्तविश्वमातृतास्वभावं सदाशिवाख्यं तत्त्वम्। एतद्विपर्ययेण कियाशक्त्योज्ज्वल्ये व्य-क्ताकारविश्वानुसंधातृरूपम् ईश्वरतक्त्वमिति॥१५॥

अथ शुद्धविद्यामुद्योतयित णायधरामो अंपा णेअसहावो यं लोअववहारो । एकरसं सियाडी जरु गसा सा खु णिथुसां विंजा ॥ १६॥

पं० १ कः ग० पु० दक्छत्तयुरकर्षादिति पाठः।

### ज्ञातृत्वधर्मा आत्मा ज्ञेयस्वभावश्च लोकव्यवहारः। एकरसां संसृष्टिं यत्र गतो सा खलु निस्तुषा विद्या ॥ १६॥

ज्ञातृत्वधर्माविभिन्नोऽहंभाव आत्मा परमेश्वरः, तत्रैव चिच्छक्तिकोडीकार्यात्मीयसद्भावा लोक-व्यवहारस्फुरत्ता परामर्शप्राणस्य प्रपञ्चप्रसरस्य हानोपादानादिरर्थिकिया च इत्येतौ द्वाविप अन्यो-न्यप्रतीतिसामरस्यलक्षणं प्राप्ताविति योऽर्थः सा निस्तुषा शुद्धा विद्या, सा खळु इति प्रसिद्धयु-त्कर्षोपपादनम् ॥ १६॥

१९ निस्तुषेत्यत्र अयं भावः

<sup>&#</sup>x27; शिवशक्तिसदाशिवतामीश्वरविद्यामयीं च तत्त्वदशाम् । ' इत्यत्र भावशत्ययेन प्रकृत्यर्थप्रत्ययेन च मायोत्तीर्णमायान्तर्वर्तिविभागद्वयं बोधितं, तथा च सति

<sup>&#</sup>x27;तुष इव तण्डुलकणिकामावृणुते प्रकृतिपूर्वकः सर्गः । पृथ्वीपर्यन्तोऽयं चैतन्यं देहभावेन ॥ ' इस्रेवं रूपं यदावरणं तत् तुषशब्देनोक्तं तद्वहिता निस्तुषेति ।

अथ मायाम् उन्मीलयति
एकरसंमि सहीवं
उंभावंत्तीं विअंवसिंपाई।
मायेति लोअवलणो
परमसुअतस मोहिणी संत्ती

एकरसे स्वभावे उद्भावयन्ती विकल्पशिल्पानि । मायेति लोकपतेः परमस्वतन्त्रस्य मोहिनी शक्तिः ॥ १७॥

परमेश्वरस्य हि असाधारणो भावो विश्वस्फु-रत्तात्ममहासत्त्वोह्ठासरूपो युक्तिपर्यालोचनात् एकरसः – स्वसंविदानन्दपरिस्पन्दसौन्दर्यमात्रसा-रतया, तेन पुनः विकल्पनोह्नंघनौचित्येन भेदवा-

दस्य अपवदिष्यमानत्वात्, एवंस्थितेऽपि तत्रैव चैत्र-मैत्र-स्तम्भ इत्यादयो ये विकल्पाः कट-कमुकुटाद्याकलपशिलपवत् भेदावभासबाहुलयेऽपि चारुत्वचमत्कारितया हृदयंगमाः सन्तो वेद्यवि-लासाः तानि उपर्युपरि उन्मीलयन्ती, तत एव-मपि बन्धविभीषिकया बद्धमिव सुक्त्यभिमानेन व्यत्यासयन्ती शक्तिर्माया इत्युच्यते, यतोऽयम् ईश्वरः परमस्वतन्त्रः, इयमेव हि तस्य स्वातन्त्र्यो-त्कर्षकाष्टा यत् स्वात्मावभासेकात्मजीवितजाति-भेदप्रभेदवैचित्र्योत्पादनप्रावीण्यम् - येन अतिदु-र्घटकारी परमेश्वर इत्याचुद्धोष्यते, अत एव असी लोकपतिः देहाश्वभुवनादेः प्रपञ्चस्य ईश्वरः । मा-याव्यतिरेकेण भेदप्रथापारमार्थ्यस्य प्रपञ्चस्य अ-भावः, तद्भावे च तत्प्रतियोगिकस्य परमेश्वरस्य ऐश्वर्यानुपपत्तिरिति न किंचिदपि उद्येत, तदिदं माया नाम, तस्य उत्कृष्टं स्वातन्त्र्यम् । यदुक्तम-स्मद्ररुभिर्मनोऽनुशासनस्तोत्रे

पं० ५ क० ग० पु० एकं मुक्तमपि इति पाठः।

' स्वातन्त्र्यापरपर्यायमायाजाड्यविलोपनात् । विलीय तद्रसीभूतं विश्वानन्दग्रुपास्महे ॥ '

इति ॥ १७॥

अथ मायाविभूत्यात्मकं कलादिपञ्चकम् अर्थ-द्वारा परीक्षते

संबअरो संवंणू पुंणो निंचो असंकुअ। विपरीदं व महेसो जाही ता होप्तत्तिं पंचसतीला ॥ १८॥

सर्वकरः सर्वज्ञः
पूर्णो नित्य असंकुचितश्च ।
विपरीत इव महेशो
याभिस्ता भवन्ति पश्चशक्तयः
॥ १८॥

परमेश्वरो हि विश्वस्य कर्ता, ज्ञाता च। तत एव स्वातन्न्यात् पूर्णः स्वात्मत्तप्रश्च प्रार्थनीया-भावात्। स्वव्यतिरिक्तस्य अवच्छेदकस्य कस्यचि-द्धावस्य असद्भावात् नित्यः — प्राक्प्रध्वंसाभाव-लङ्घी। तत एव संकोचलक्षणनियन्नणाशून्यः। तादृशोऽपि सन् असौ याभिः शक्तिभिः निबन्ध-नीभूताभिः विपरीत इव किंचित्कर्त्तवादिधर्म-यक्त इत्यवभासते, ताः पञ्च शक्तयो भवन्ति। तदुक्तं श्रीक्रमोदये

'रागो माया कला विद्या नियतिः काल एव च। पञ्चकृत्याश्रयाः सर्वे पात्राश्चेति पकीर्तिताः॥'

इति । कला तस्य किंचित्कर्तृत्वहेतुः, विद्या किंचिज्ज्ञातृत्वकारणं, रागो विषयेषु अभिष्वङ्गः, कालो भावाभावानां भासनाभासनक्रमः, नियतिः मम इदं न मम इदम् इत्यादिनियमहेतुः, एतत्प-ञ्चकं च आगमेषु स्वरूपावरकत्वात् कञ्चकम्

पं०८ क० पु० धर्मयुक्त इवाभासहेतोरिति, ग० पु० अवभास-हेतुभूता इति पाठः ।

इत्युच्यते। एतदभावे हि पुरुषः परमेश्वरवत् अति-प्रकटबोधशक्तिः, अन्यथा पाषाणवत् अत्यन्त-निमग्नेश्वर्यो भवेत् ॥ १८॥

अथ पुरुषस्वभावम् उन्मीलयति जो एस वीसांणांधअ सेलसो सुधसंविलसंभू। वण्णअ परिगमई तंस दसा काबि पुरुसो होई ॥ १९॥

य एष विश्वनाटक-शेल्रूषः शुद्धसंविच्छम्भुः। वर्णकपरिग्रहमयी तस्य दशा कापि पुरुषो भवति ॥ १९॥

परमेश्वरो हि अहमेव सर्वम् इति वैश्वात्म्यप्र-थानुभूतिसारचमत्कारोत्तरतया शुद्धां संकोचकल-द्भशंकाशून्यां संविदं स्वातत्र्यस्वभावविद्यामयीम् अनुभवन् अनेनैव हेतुना 'नर्तक आत्मा' (३-९) इति शिवसूत्रस्थित्या विश्वनाटकस्य शैलूषो नट इति व्यपदिश्यते । विश्वं च पृथिव्यादिशिवान्तं तत्त्वसन्दोहात्मकं, स च शंभुः शृङ्गारकरुणादिर-सास्वादनीयशब्दस्पर्शाद्यनुभवात्मकं शं सुखं प्रे-क्षकाणामिन्द्रियाणां भवति अस्मात् इति कृत्वा, तस्य च विश्वनाट्याद्यभिनयोन्मुखस्य भूमिकाव-लम्बनलक्षणेन अर्थेन या अवस्था सा पुरुषो भवति 'पुरुष' इति व्यपदेशौचित्यम् अनुभवति 11 29 11

अथ प्रकृतिं प्रकटयति
णाण-किआ-माआणं
गुणाण सभरअह पहवाणं।

# अविहाआ पंथाय तत्तपआडिडित्त संभवी सत्ती ॥ २०॥

ज्ञानिक्रयामायानां ग्रणानां सत्त्वरजस्तमः स्वभावानाम्। अविभागावस्थायां तत्त्वं प्रकृतिरिति शांभवी शक्तिः ॥ २०॥

ज्ञानं नाम प्रकाशः, क्रिया विमर्शः, माया तु अहमिदम् इदमहम् इति किंचिद्धेदप्ररोहेऽपि सदाशिवेश्वरावस्थापदाहन्तापर्यवसायिनी शक्तिः, तासां परमेश्वरशक्तिभूतानामपि व्यामोद्यमानप-शुजनापेश्वया ग्रुणत्वं, याभिः सुखदुःखमोहात्म-कोऽयं लोकव्यवहारः, तन्मयीनां च तासां या विभागशून्या तुलाघारणवत् अत्यन्तावेषम्यशा- लिन्यवस्था, तस्यां पर्यालोच्यमानायां प्रकृति-रिति तत्त्वं भवति ॥ २० ॥

अथ अहंकारबुद्धिमनांसि तत्त्वद्वारेण उपद-र्शयति

त्यंछोलंताल सह हिअअंबुणिहिमि तिणिं कलपाणं। आअढंतिल दंतं तथ अहंथं व एवथ ऊवति॥२१॥

कल्लोलायमानानि सदा
हृदयाम्बुनिधो त्रीणि करणानि ।
आकर्षन्तीदन्तां
तथा अहन्तां च अत्र अर्पयन्ति २१
इति व्याख्यातरूपं स्वहृदयं चैतन्यं सर्वसत्वास्पदत्वादिना धर्मण

पं० ३ ग० पु० बुद्धिमनसां तत्त्वमर्थद्वारेणेति पाठः । पं० १२ क० पु० तद्वदृहन्तामिति पाठः ।

नमः प्रमातृवपुषे शिवचैतन्यसिन्धवे ।'

इति स्थित्या समुद्रतया अध्यवसीयते । तत्र कालविशेषावच्छेदात् महातरङ्गवत् आचरन्ति त्रीणि करणानि प्रमातृरूपस्य कर्तुः साधकत-मानि इन्द्रियाणि विद्यन्ते, तानि च यथा इद-न्तानुप्राणितां विषयवैचित्र्यसम्पदं हृदयान्तराक-र्षयन्ति हठात् अनुप्रवेशयन्ति, तद्वत् अहन्ता-सारां स्वहृदयचिच्छक्तिमपि अत्र वेद्यभूमी अर्प-यन्ति, अनेसर्गिकत्वेऽपि नैसर्गिकतया अनुभा-वयन्ति । तानि च अहंकारो बुद्धिर्मन इति व्यव-हियन्ते, तत्र मम इदम्, न ममेदम् इति आत्म-नोऽभिमानसाधनम् अहंकारः, अध्यवसायनि-मित्तं बुद्धिः, संकल्पविकल्पहेतुः मनः। अय-मर्थः - अहंकारादीनि आत्मनोऽन्तःकरणानि न केवलं बहिरवलोकितान् विषयान् अनुभावयन्ति, किं तर्हि स्वयम् आक्रान्तया प्रमात्विच्छक्त्या अन्तर्वर्तिनमखिलमपि वेचवर्गे विषयीभावयोग्य-तानुप्रवेशार्थं प्रकाशस्वभावतापादनात्मकपावनी-

करणयुक्त्या अनुगृह्णन्ति, इति कल्लोलायमा-नानि । एतानि हृदयमहाम्बुराशो महातरङ्गा इव, ज्ञानेन्द्रियाणि तु तरङ्गानुतरङ्गन्यायम् अनु-वर्तन्त इत्यर्थः ॥ २१ ॥

अथ ज्ञानेन्द्रियाणि उन्सुद्रयति हिअअंबिअंस वि ग्रणो बिसआलोऊ तिसिंखलो होइ। णाणंदिअदीपेस णिअंस-णिअंस-गोलंगणिंवेत्तुंगेऊ ॥ २२॥

हृदयस्थितस्य हि विभो-विषयालोको विद्यंखलो भवति । ज्ञानेन्द्रियदीपेषु निजनिजगोलाग्रनित्यलग्नेषु॥२२॥

विभोः परमेष्ठिनः परमस्वातच्च्यशालिनः स्व-शक्त्यविच्छन्नाशेषदेशकालस्वभावस्य महाप्रका-शस्य तदुचितं किंचित् सर्वोत्कृष्टं स्थानमस्ति यद्भद्यं नाम । तत्र अवस्थितस्य चास्य बा-ह्यानां शब्दस्पर्शादीनां विषयाणामालोकः आ समन्तात् लोकनं साकल्यं तत्स्वान्तश्चर्वणचातु-र्यात विश्वंखलो भवति । बहिर्भावस्वभावानियन्न-णातिक्रान्तो भवतीत्यर्थः । तत्र तत्र च एत-देव निवन्धनं - यत् ज्ञानप्रधानानाम् इन्द्रियाणां प्रदीपप्रायाणां ये निजनिजास्तत्तद्साधारणा गोलाः श्रवणशुष्कुल्यादयः तद्येषु बहिर्विषयौ-न्मुख्यानुग्रणेषु प्रदेशेषु सार्वकालिकं लग्नं स्फुर-त्तया अवस्थानम्, तानि च - श्रोत्रं त्वक् चधु-र्जिह्वा ब्राणम् इति पञ्चधा भिद्यन्ते, शब्दस्पर्श-रूपरसगन्धानां याह्यानां क्रमेण ग्रहणोपकरण-त्वादेषां कारणत्वं लक्षणम् ॥ २२ ॥

पं० ६ ग० पु० तस्यान्तश्चरणेति पाठः।

अथ कर्मेन्द्रियाणि उन्मीलयति

होन्ति कलणाई पर्वहं कंयपहीणाइ लोअणाहंस। कन्दल-सेरं जिहं जनो जडादेविलपणो हातो॥२३॥

भवन्ति करणानि पश्च कर्मप्रधानानि लोकनाथस्य । स्पन्दते स्वेरं ये-जनो जडाद्विलक्षणो भवन् ॥२३॥

यो लोकनाथः सृष्ट्यादिनिर्वाहकतया स्वामी, तस्य कर्मप्रधानानि 'ज्ञानेन्द्रियाणां क्रियास्पर्शे-ऽपि ज्ञानप्राच्चर्यवत्' ज्ञानानुषङ्गेऽपि क्रियाश-क्त्युद्धटानि पञ्चेन्द्रियाणि भवन्ति। ख्लु प्रसिद्धौ, यैर्निमित्तभूतैर्जनो जननमरणाचुपहतोऽपि जीव-वर्गः जडात स्तम्भकुम्भादेः परिच्छिन्नप्रकाशात् अर्थात् व्यतिरेकतामश्चवानः स्पन्दते ईषच्छति। स्वैरमिति – स्वस्य उन्मीलनस्य उपकरणस्य प्रेरणं यथा भवति तथेत्यर्थः, तादृक् स्वातृ अपेव अस्य अपरिच्छिन्नप्रकाशत्वं, तानि च वाक्पाणिपाद-पायूपस्थाः इति, भिद्यन्ते ॥ २३॥

अथ शब्दादिपञ्चकं विविनक्ति

वीसंकोणविरूढे गंथप्रमह अन्धिर पुंके। पञ्च वि पंद्याअको कीलभे लोङ्ग-धुंऊंदेवे॥ २४॥

विश्वोद्यानविरूढानि गन्धप्रमुखानि सुगन्धीनि पुष्पाणि। पञ्चापि आजिघन् क्रीडिति त्रैसोक्यधूर्तो देवः ॥२४॥

त्रैलोक्ये मानमेयमातृरूपे विश्वस्मिन्नपि यो धूर्तः वैदग्ध्यावधारितव्यवहारकलापः सद्योतन-स्वभावत्वात् महाप्रमाता भवन् विश्वलक्षणादुचा-नादुत्पन्नानि पृथिव्याद्यसाधारणग्रणवर्गम् अङ्गी-कृत्य प्रवृत्तानि सुगन्धीनि प्रकाशपरिमलपरि-स्फ्ररणोद्भटानि पञ्चापि प्रसूनानि आजिव्रन् ग्रहणं प्रति किंचित्कोटिल्यद्वारेऽपि आर्जवेन अनुसंद्धानः क्रीडति – हर्षानुसारेण स्पन्दते स्वातच्यिक्रयामुण्दर्शयति इति यावत् । ज्ञानवि-षयाः - शब्दस्पशी रूपं रसी गन्ध इति । एषां च क्रमादाकाशादिग्रणत्वं श्रोत्रादियाद्यत्वं वा प्रातिस्विकं लक्षणमूह्यम् । यदुक्तम् अभियुक्तेः

> ' इन्द्रियद्वारसंग्राह्यैर्गन्धाचैरात्मदेवताः । स्वभावेन समाराध्या ज्ञातुः सोऽयं महामखः ॥'

इति । गन्धप्रमुखानि गन्धप्रधानानि, इति संहारक्रमेण उक्तिः ॥ २४॥

पं० १२ ग० पु० प्रातिबिम्बिकमिति पाठः।

अथ भूतपञ्चकम् उद्घावयति
थिणंसं कामसच्छादो
छंखु-रसंसव शिवपआसस ।
गुरुपिण्डा इव पञ्चवि
भूतालं मदुरण मुचयत्ति ॥ २५॥

स्त्यानस्य क्रियावशात् इश्वरसस्येव शिवप्रकाशस्य । गुडपिण्डा इव पञ्चापि भृतानि मधुरतां न मुञ्चन्ति

॥ २५॥

शिवात्मा खळु प्रकाशः शक्तिसदाशिवादिप-रिपाट्यनुसारेण प्रस्तुतभूतपञ्चकपर्यन्तं स्त्यानी-भवति—वेदितृस्वभावन्यग्भावात् वेद्यतोत्कर्षात्मकं काठिन्यमनुभवति, तादृशस्य च अस्य मधुरतां सर्वप्रमातृस्वभावेन अनुभाव्य परमशिवप्रकाशो-छासात्मकमहाह्वादोपभोगलक्षणं सामरस्यं पञ्चापि भूतानि आकाशप्रभृतीनि न परित्यजन्ति, किंतु स्वान्तरखिलं गर्भांकृत्य प्रवर्तते केवलं शिवात् स्वच्छस्वभावात् स्त्यानताधिक्यम् एतेषां भेदः, यद्वत इश्वरसस्य स्वपाकयुक्तिक्रमात् स्त्यानीभू-तस्य माधुर्य गुडपिण्डेन न परित्यज्यते, ततश्च पृथिव्याचनाश्रितशिवप्रमृतीनि पञ्जत्रिंशदपि तत्त्वानि कारणवासनानुवृत्तिद्वारा परिस्फुरन्ति. इत्यनया भङ्गचा तत्र शिवतत्त्वे पृथिव्यादीनि सर्वाण्यपि सत्कार्यवादमर्यादया अवतिष्ठन्ते । एवं प्रकृतिपुरुषादिषु मध्यवर्तिष्वपि उक्तोभयप्रक्रि-यया सर्वाणि उपरितनानि अधस्तनानि च तत्त्वानि संमिलनित इति सर्वे सर्वात्मकम् इत्यर्थ-निष्कर्षः ॥ २५ ॥

उक्तरूपस्य तत्त्वप्रपञ्चस्य पिण्डीभूतमर्थसत-त्त्वम् आह

संवंस भुवण विंमम-यंतुलोसिस तोत्तविंहं वे।

### विमरिससंरम्भमयी उर्जिमल सभुणो महता सत्ती ॥२६॥

# सर्वस्य भुवनविभ्रम-यत्रोछासस्य तन्तुवछीव।

१ अवनविश्रम एव यन्नोल्लासस्तस्य तन्तुवल्लीव, यथैव तन्तुप्रोताः श्रीयन्नादयो यन्नाः कण्ठभुजादिस्थाने निबन्धन्ते तथैव यत्प्रोतो भुवन-विश्रमः परमिशवनिबन्धो भवति । यदुक्तं श्रीभगवद्गीतासु

> 'मत्तः परतरं नान्यित्किचिद्स्ति धनंजय । मिय सर्वमिदं प्रोतं सूत्रे मिणगणा इव ॥ ७-७ ॥ यथाकाशस्थितो नित्यं वायुः सर्वत्रगो महान् । तथा सर्वाणि भूतानि मत्स्थानीत्युपधारय ॥ ९-६ ॥

इति । विमर्शसंरम्भः – अन्तःस्फुरत्तानुत्तरस्वातन्त्र्यास्मिका शुद्धविद्या । तथा चोक्तम्

> ' मूलाधारे तिडहूपे वाग्भवाकारतां गते। अष्टित्रंशत्कलायुक्तपञ्चाशद्वर्णविम्रहा। विद्या कुण्डलिनीरूपा मण्डलत्रयभेदिनी। तिडित्कोटिनिभा प्रस्या विसतन्तुनिभाक्वतिः। व्योमेन्दुमण्डलासक्ता सुधास्रोतःस्वरूपिणी। यया व्यासं जगत्कृत्कं पराह्रयस्वरूपकम्। एषा स्वात्मेति बुद्धिस्तु रहस्यार्थो महेश्वर।

# विमर्शसंरम्भमयी उज्जुम्भते शंभोर्महाशक्तिः ॥२६॥

येयं भ्रवनानां तत्त्वात्मनां विभ्रमो विलासः प्रसरद्रूपता सेव दार्वादिसंघद्दनात्मानं प्रति पुत्रि-कादेः यन्नस्य उल्लासः, सोऽयं - संयोजनवियो-जनवेदम्ध्यशालिनः परमशिवभद्दारकस्य शक्तिः स्वातन्त्र्यलक्षणा महती तत्त्वानामन्योन्ययोज्ययो-जकभावेन पर्यन्ततः सामान्यप्रयोजकत्वे प्रगल्भा वृत्तिः उज्जूम्भते - पृथिव्यादिभाववर्गमिव अना-श्रितशिवभद्दारकमपि क्रोडीकृत्य अभिवर्धते तत्त-द्रपतया परिस्फुरति इत्यर्थः। सा च विमर्शसंरम्भ-मयी - विमर्शाख्यो यः संरम्भः स्वान्तः स्फुरन् क्रियाशक्तिस्पर्शरूपः तेन प्रकृतेत्यर्थः, या चि-दानन्देच्छाज्ञानिकयारूपशक्तिपञ्चकसामरस्यस्व-भावा व्याख्यायते । ततश्च परमेश्वरपरामर्शप्रस-रपरिपाटीपाटवपरमार्थमेतत् अखिलतत्त्वपरं पर-म्परापरिस्फुरणप्राचुर्योज्ज्वलं विश्वविज्ञम्भावैचि-

ज्यम् इति तात्पर्यार्थः । शंभुरत्र अनुत्तरात्मा, तस्य तादृशी शक्तिश्च तद्भिन्नस्वभावा स्वरस-मुदायमयी विसर्गापरपर्याया इति वर्णक्रमानुग्र-ण्येन व्याख्या ॥ २६ ॥

ननु अध्वानो हि षद इति आगमेषु प्रसिद्धाः, तत्र तत्त्वमाला कश्चिदेव अंशः, अत्र तु कथम् उक्तार्थोपपत्तिरिति आकांक्षां श्वपयन् प्रकृतगा-थातात्पर्यमाह

जंअन्धानअं षकं तंथ पआसंथलंरवणंअंथ। विमरिससन्दसहावं अधंति सिवसत्ति जामलंलोसो ॥ २७॥

यद्ध्वनां च षद्वं तत्र प्रकाशार्थलक्षणमर्थम् ।

# विमर्शशब्दस्वभाव-मिति शिवस्य यामलोछासः ॥ २७॥

अध्वानो हि षट् इति आगमेषु प्रसिद्धाः, ते च - वर्णाः पदानि मन्नाः कला तत्त्वानि भुव-नानि इति आभण्यन्ते । तत्र वर्णाः पञ्चाशत् – लोकप्रसिद्धाः। पदानि आनन्त्येऽपि व्योमव्या-प्यादिमन्त्रमर्यादया एकाशीतिः, । मन्नाश्च तद्वत आनन्त्येऽपि ब्रह्मपञ्चकम् अंशषट्टं च इति संको-चदृष्ट्या एकादश । कला निवृत्त्यादयः पञ्च । त-न्वानि उक्तरूपाणि षट्विंशत् । भ्रवनानि च का-लाग्निरुद्रादीनि अनाश्रितान्तानि चतुर्विंशत्यधि-कशतद्वयम्, इत्येतदिखलमपि कलापञ्चकेन क्रो-डीक्रियते। तथा हि - निवृत्ती कलायां क्षकार एको वर्णः अष्टाविंशातिपदानि हृदयसचोजातौ मन्त्रौ पृथिवीतत्त्वमेकं कालाग्निरुद्रादीनि भद्रका-ल्यन्तानि अष्टोत्तरशतं भुवनानि । प्रतिष्ठायां

हादयष्टान्ता वर्णाः त्रयोविंशतिः एकविंशतिप-दानि शिरोवामदेवौ मन्नौ अप्तत्त्वादिप्रकृत्यन्ता-नि त्रयोविंशतितत्त्वानि अमरेशादीनि श्रीकण्ठा-न्तानि षद्पंचाशद्भवनानि । विद्यायां जादिघा-न्ताः सप्त वर्णाः विंशतिः पदानि शिवोऽघोरश्च इति मन्नद्वयम् पुरुषप्रभृतीनि मायापर्यन्तानि सप्तत्त्वानि, भीमादीनि अंग्रष्टमात्रान्तानि च सप्तविंशतिर्भवनानि । शान्तौ तु गखकाः त्रयो वर्णाः पदानि एकादश कवचतत्पुरुषमन्त्रौ शुद्ध-विद्येश्वरसदाशिवास्त्रीणि तत्त्वानि कलादिसदा-शिवान्ता अष्टादश धवनानि । शान्त्यतीतायां च वर्णाः षोडश स्वराः पदमेकं शिव-ईशान-अख्नम् इति मन्त्रत्रयं शिवतत्त्वमेकं यः शक्तिस्व-भाव इति आम्नायते निवृत्त्यादीनि अनाश्रिता-न्तानि पंच भुवनानि इति विवेकः । एवं सति यदेतदध्वनामुक्तस्वरूपाणां षद्वं तत्र यदेतदर्थं भुवनतत्त्वकलास्वभावम् अन्यत्तु वर्णमन्त्रपदा-त्मकं प्रत्येकं च स्थूलसूक्ष्मपरप्रिक्रयया त्रैविध्यं,

तत्र अवनादि प्रथममिभधयभूतं वर्णमन्नादि द्वितीयमिभधानमिति विवेकः । तथा च सति वाच्यवर्गः सर्वोऽपि प्रकाशपरमार्थः, वाचको छेख्तत्तु विमर्शवपुरिति शिवस्य प्रकाशिवमर्शान्तमनः परमेश्वरस्य यामलसुभयसंसर्गारणिस्व-भाव उद्घासः — उन्मेषनिमेषशक्तिद्वितययौगपचानुभूतिचमत्कार इत्यर्थः । तथैव श्रीविज्ञानभेरवेऽपि

' भुवनाध्वादिरूपेण चिन्तयेत्क्रमशोऽखिलम् । स्थूलसुक्ष्मपरस्थित्या यावदन्ते मनोल्लयः ॥ ' (५६)

इति ॥ २७॥

एवमुक्तरीत्या विश्ववैचित्र्यस्य सर्वस्यापि प्र-काशविमर्शान्तर्भावम् उपपाद्य तयोरापि भावः पर्यन्तत औपचारिक इत्याह

आलंसंविथेसुमि व गयपुंमहाणीवसुवेणि पडिहासं।

# एंकसिश्चिअअंथे सिवसत्तिविहाअंपणं कुडिमो ॥ २८॥

आलेख्यविशेष इव गजदृषभयोर्द्धयोरिप प्रतिभासः। एकस्मिन्नप्यर्थे शिवशक्तिविभागकल्पनां कुर्मः ॥ २८॥

चित्रकृतोऽपि हि स्ववैदग्ध्यप्रकटनाय गजवृ-षभादीनां भिन्नस्वभावानामपि भावानामेकतरसं-निवेशयुक्त्या ऐक्यावभासः, अन्यतरसंनिवेशयु-क्त्या न ऐक्यावभासश्च। एवं स्थिते यथा चित्र-विशेषे गजवृषभयोः द्वयोरपि पर्यालोचकप्रमातृ-ज्ञानानुसंधानधाराधिरोहवैशिष्टयेन कुम्भमण्डल-शुण्डामण्डलीभावादियोगात् ककुदक्रटादिक्रमाच प्रतिनियतो भासः प्रकाशनं भवति, तद्वत् एक-रिमन्नेव अर्थे सर्वेषां पर्यन्ततः प्राप्ये तत्त्वे शिवः शक्तिरिति प्रकाशो विमर्श इत्येवंविधो यो वि-भागः विचित्रस्वभावानितकान्तोऽपि अतिक्रान्त इव आभासनांशः तस्य यत् कल्पनं स्वतस्ताद-वर्रंथ्यसामर्थ्यं तत्समर्थाचरणेन उन्मीलनं कुर्मः जानीमो वदामोऽनुतिष्ठामश्च ॥ २८ ॥

ननु बहवोऽपि पुराणागमादिप्रसिद्धाः प्रमा-तारः, तेषु न कस्यचिदपि एतादृशी शक्तिरस्ति यादृक् परमेश्वरस्य इत्याशंक्याह

तिलमेतिपि शरीरे पंसह कीडंस एत्तिई सत्ती। सा सहंचंव्यु सिरणो वीससरीरंस केतिही होउ॥२९॥

२० तत्समर्थाचरणेनेति, संवित्स्वातज्ञ्यात्पूर्वोक्तबीजयोन्युदेकप्रकारेणेति बोध्यम् ।

पं॰ ५ क॰ ग॰ पु॰ ताटस्थ्यसामर्थ्यामिति पाठः।

तिलमात्रेऽपि शरीरे प्रेक्षध्वं कीटस्येतावती शक्तिः। सा स्वच्छन्दश्रियो विश्वशरीरस्य कियती भवतु ॥ २९॥

परमेश्वरो हि विश्वशरीर इति आगमेषु आख्या-यते, यः पुनर्मषकादिः कीटविशेषः तस्य शरीरं तावत् तिलसदृशसंनिवेशनम् तावत्यपि तत्र तस्य शक्तिः कियती?—इति प्रेश्नघ्वं, परिस्फुरणपरिभ्र-मणादिभेदात् अनेकरूपा अनुभूयते 'लोद् प्रत्ययो बहुवचनं च' तत्रार्थे प्रामाण्यम् उद्घाटियतुम् — तस्य विश्वशरीरस्य सा कियती भवतु एतावती एतादृशी भवतीत्यर्थः ॥ २९ ॥

ननु विश्वशरीरतया परमेश्वरस्य शक्त्युच्छ्राय-कल्पनम् इति चेत् क्रियते तर्हि विश्वसंहारे तस्य शक्तिन्यूनताप्रसंगः ? — इत्याशंक्याह वीसुमेस-दसार देसहसणाहंस जंतिले पसरो। कललावत्थायेटिल वीसणिअसेवि तिलहोलो॥३०॥

विश्वोन्मेषदशायां देशिकनाथस्य यावानप्रसरः। कललावस्थायां विश्वानिमेषेऽपि तावान्भवति ॥ ३०॥

विश्वस्य उन्मेषलक्षणायामवस्थायां यावान् प्रसरः षडध्वोह्णासप्रथासतत्त्वो भवति, तथा वि-श्वस्य निमेषे कललावस्थायां तावान् उन्मेषदशा-समस्वभावो भवति, यथा शिखण्ड्यण्डे सर्वशि-

यदुक्तम्

<sup>&#</sup>x27; शक्तितस्वं तु पङ्गकं शिवतस्वं तथैव च। '

ख्यवयवानुप्रविष्टवर्हपरिवर्हादिपूर्णरेखादिवैचित्र्य-शिल्पकल्पनाकौशलमपि एतत्सूक्ष्मेक्षिकावधार्य-मङ्गीक्रियते । एवमत्रापि ॥ ३०॥

नतु उन्मेष एव निमेषो निमेष एव उन्मेषो विश्वमयस्य विश्वोत्तीर्णस्य च, — इत्येषा महती व्याहतिरित्याशंक्याह

तिबुडिमसंखुसमत्थं तंथ णेअंसि अणइये असमम्। दिढंगण्णाण्डीणकला कलेइ तेलोङ्कमेककलम्॥ ३१॥

## त्रिपुटीमयं समस्तं तत्र च ज्ञेये च ज्ञातिर च समम्

त्रिपुटीमयमिति, अनेनैवाभिप्रायेणान्यत्राप्युक्तम् ।
' ज्ञातारं मां ज्ञानं शक्तिरिव त्रितयवज्ज्ञेयम् ।
अविभक्तं भावयतः सोऽहं सा तत्रयं तच ॥
वेद्यं स्वक्रमसिद्धां विक्तिमनुप्रविशदङ्गविषयाद्यम् ।
वेदितरि विक्तिमुखतो लीनं तल्लक्षणं भवति ॥ '

#### दृढग्रनिथर्ज्ञानकला कलयति त्रैलोक्यमेककलम् ॥ ३१ ॥

विश्वव्यवहारे सर्वोऽपि प्रपञ्चो 'ज्ञाता ज्ञेयं ज्ञानम्' इत्येवंरूपपुटत्रयसमाहारात्मनि अर्थतत्त्वे पर्यवस्यति, पुटत्वं च एषाम् अशेषविश्वक्रोडीका-रसामर्थ्यात्, तत्र च त्रिपुट्यन्तरालवर्तिनी या ज्ञानकला चिच्छक्तिः, सा खलु

> 'वेद्यमेतद्खिलं स ईश्वरो वेदिता यदनयोश्व लक्षणम् । त्वामृते सुमुखि दृत्तिमन्तरा को तु उद्घटयितुं मगल्भते ॥'

इति श्रीकोमलव्हीस्थित्या विषयतयावरोध्यं वेद्यवर्ग भोक्तत्या स्फुरन्तं वेदितारं च प्रति समं विशेषशंकाशून्यं यथा भवति तथा, दृढयन्थिः कोटिद्वंयावगाहनेन तादात्म्येनोपश्ठेषाद्वज्ञलेपव-

२१ ज्ञातिर अन्त्यकोटौ लग्ना सदाशिववत् ज्ञेये चादिकोटौ ईश्वरवत्, इति कोटिद्वितयं मिलितमेव ।

दकम्प्यसंबन्धा भवन्ती त्रैलोक्यमेककलम् – एक-स्वभावं कलयति ॥ ३१॥

ननु सर्वेकरसवादस्वीकारोऽयं न सत्यासत्ययोः भेदः १ इत्याशंक्याह

की संभावविसेसी कसुमादो होओ गगणकुसुमंस। जंपुरणाणंपाणो लोलो फुरणं अ सोर्व सामंणं ॥ ३२॥

कः सद्भावविशेषः कुसुमाद्भवति गगनकुसुमस्य। यत्स्फुरणानुप्राणो लोकः स्फुरणं च सर्वसामान्यम् ॥ ३२॥ प्रसिद्धकुसुमात गगनकुसुमस्य सद्भावे को विशेषः १ इति चेन्न कश्चित्, — इति वाक्यार्थोप-संहारः । यदिति — यतो लोको हि 'विश्वव्यवहारे संविदेव भगवती विषयसत्त्वोपगमे शरणम् ' इति ग्रुरुमतमर्यादया स्फुरणं प्रकाशमेव अनुप्राणतया बीजभूततया परिगृद्ध वर्तते — इति असकृत अवो-चाम । तच्च स्फुरणं विप्रतिपन्ने खपुष्पादौ संप्र-तिपन्ने चम्पकादौ च सामान्यं — समपातेन प्रस-रति, यदि च तस्य विप्रतिपातेन प्रवृत्तिः तत् खपुष्पमपि न स्फुरेत् । अत एव उक्तम् आचा-र्याभिनवग्रप्तपादैः

' सा स्पुरत्ता महासत्ताः……।।

इति कारिकाया व्याख्यावसरे – सा हि खपुष्पा-दिकमपि व्याप्नोति इति, यथा शिवदृष्टी

' शश्रशृंगादिकेनापि स्याद्विभक्तया समन्वयः '

इति, पदसंगतौ च तस्मात् तत्रापि विभक्तियो-गेन कारकत्वे सति सत्तैव शिवताख्या इति॥३२॥

नतु आसतामेते व्योमकुसुमादयः यत्र मूकी-

भावो दूषणं भूषणं वा इति न अत्यन्तमुपयोगः, यत्र पुनर्यो भावाभावौ लोकव्यवहारसिद्धौ तत्र कथम् इदम् अभेदवादवेदग्ध्यम् १ इत्याशंक्याह

माणिक्कमरअआण भेदाभेदयोर्भेदपडिहासम् । एकरसोणोणंदोणंवि दुःपुमफरणसंभेला ॥ ३३॥

माणिक्यमरकतयोरिव भावाभावयोर्भेदप्रतिभासम् । एकरसोऽन्योन्यमपि द्रयोः प्रमार्ष्टि स्फुरणसंभेदः

॥ ३३॥

भेदाभेदप्रतिभासं स्तम्भक्रम्भादेः स्फुरणसंभेद एव प्रमार्षि – युत्तया तिरस्करोति, प्रकाशमानता

पं० १४ क० पु० प्रकाशमानतातिस्फुरणतेति पाठः ।

हि स्फुरणतेव, संभेदः संबन्धः, स च एकरसः -पदार्थद्वयं प्रति एकस्वभावः, तयोर्द्वयोरपि 'प्रका-शते ' इति प्रतीतिं प्रति वैषम्याभावात । ततश्च चिदमिसात्कृतयोरनयोः किं नाम वैलक्षण्यम् इति भावः । यथा माणिक्यमरकतयोः रक्तश्यामयोर-न्योन्यविरुद्धयोरिप किंचित्संनिकर्षेण च स्था-पितयोः परस्परप्रभापटलकर्न्नरीभावात् एकरसो भवन् प्रकाशमानतासंभेदो भेदप्रतिभासं प्रमाष्टिं - उभयोरपि स्वरूपपरित्यागात एकतानुप्रवे-शात, यतो माणिक्यमपि अरुणश्यामलं मरकत-मपि श्यामलारुणम् इति वैचित्र्यशालिनी प्रती-तिरत्र उत्पद्यते ॥ ३३ ॥

नतु पौनः पुन्येन प्रसाधितमपि एतदर्थतत्वं ति द्विलिसितवत केवलं पिरस्फुरित न पुनः हृद-यंगमीभवति, हृदयंगमीभावे च कश्चित् उपायो वक्तव्यः ? इत्याकांक्षायां पारमेश्वर्या सपर्यया तत् संपाद्यम्, इति तावत् देवतां पर्यालोचयति अण्डमे णिअपिण्ड-पीडेमि फुरन्ति कलणदेवील पंफुरव परिसवी णाणणिती तासं त्यआणमी ॥ ३४॥

अण्डमये निजपिण्ड-पीठे स्फुरन्ति करणदेव्यः। प्रस्फुरति च परमशिवो ज्ञाननिधिश्च तासां मध्ये॥३४॥

स्वशरीरमयो हि पिण्डः - पृथिव्यादिभूतपंच-कारब्धत्वात्, अशेषविचित्रलक्षणमण्डम् इति अ-ध्यवसीयते । अण्डपिण्डयोश्च एकरूपत्वमाम्नायेषु प्रसिद्धम् । तत्र च पीठीभूते करणदेव्य इन्द्रिय-लक्षणाः शक्तयः स्फुरन्ति, आवाहनसंनिधापना-दिव्यतिरेकेऽपि स्वयमेव स्फुटं प्रकाशन्ते, तासां

पं० ९ ग० पु० भूतपञ्चकोपलब्धत्वादिति पाठः।

मध्ये च परमिशवो महाप्रमातृस्वभावः प्रस्फु-रति, ततश्च

> ' सर्वाः शक्तीर्दर्शनस्पर्शनाद्याः स्वे स्वे वेद्ये यौगपद्येन विश्वक् । क्षिप्त्वा मध्ये हाटकस्तम्भभूत-स्तिष्ठन्विश्वाकार एकोऽवभाति ॥ '

इति श्रीकक्ष्यास्तोत्रस्थित्या स्वात्मरूपः परमेश्वर एव अन्तश्चक्रदेवताबाद्याभ्यन्तरिमन्नाः करणश-क्तयश्च तदावरणदेवतास्थानीयाः, तदर्चनं च स्वशरीरात्मनि महापीठे एव उपपद्यते, तत्र यथा प्रतिमापुत्रिकादयो भावाः स्वात्मरूपभूतां मुख्यां देवतां प्रति प्रतिनिधिभावेन अध्यवसीयन्ते, तद्वत् स्वदेहस्येव मुख्यतया पीठत्वम् । अनुक-ल्पोपकल्पनया तु स्थण्डिलमण्डलादीनामङ्गी-कारः, इति तात्पर्यार्थः ॥ ३४ ॥

यश्च अलौकिकः परमेश्वरः स कीदृश्या प्रक्रि-यया उपास्य १ इत्याकांक्षायाम् सानुग्रहम् आह सो तंथ सन्तणिंजो विमरिसपुष्पाहिवाससुरहीति। चिन्तचसकाअपहिंज सुहावीरपाणवंथूहि॥ ३५॥

स तत्रार्चनीयो विमर्शपुष्पाधिवाससुरिमिः। चित्तचषकार्पिते-वेद्यसुधावीरपानवस्तुभिः॥३५॥

स वेदागमप्रसिद्धस्वभावः परमेश्वरः, तत्र पि-ण्डात्मिन पीठे पूजनीयः, पूजायां च वेद्यमयी या सुधा — सर्वेन्द्रियाह्णादकत्वादत्यन्तस्वीकार्या, या स्वभावत एकापि सती भयशोकहर्षाद्यवस्थावै-चित्र्यात् अम्लितिक्तमधुरादिप्रायानेकरसविशेषो-पश्लेषणी वीरस्य परभैरवस्य वीरायाश्च स्वात-इयमय्याः तन्मध्यशक्तेः पीयते — स्वात्मसात् क्रियते – इति च्युत्पत्त्या पानं सैव अङ्गत्वेन उपयुज्यते, स्विन्तात्मकचषकोपग्रहणयुत्त्त्या कयाचित् अपणीयानि, चित्तस्य चषकता च तत्र
बहुप्रवाहं सपर्यतां वेद्यवस्तूनां स्वान्तर्भेरवस्य
एकहेलया ग्रहणसौकर्योपायत्वात् । विश्ववर्तिनो
हि भावा बहिर्भिन्नप्रकारस्फुरणतत्तिदिन्द्रियपरिस्पन्दोपगृद्धमाणस्वभावाः क्षणं विश्रम्य पश्चात्
तत्तिदिन्द्रयप्रणालिकया भैरवात्मनि अनुप्रविशन्ति – इति सुभगा इयं सर्राणः । विमर्शोऽत्र
परमेश्वरं प्रति स्वात्मत्या विमर्शः प्रत्यभिज्ञानात्मा, स एव पुष्पं – पोषणकर्त्वकत्वात् ॥३५॥

अथ अर्चारहस्ये एविमयता प्रपञ्चेन पूज्य-देवताचक्रस्वरूपं प्रतिपाद्य पूजासुपपादियतुमाह

णेअबलिणवालन अक वरिवासा सा अ दुलहा लोये। सुलहा अ वीसलणो आसवतम्बुलगन्धपुंफाल ॥३६॥

## निजबलिमालनमेव वरिवस्या सा च दुर्लभा लोके। सुलभानि च विश्वपते-रासवताम्बूलगन्धपुष्पाणि ॥३६॥

स्वहृदयपरिस्फुरत्तारूपः परमेश्वर एव देवता इत्युक्तं वक्ष्यते च । तत्र यत् निजस्य स्वातमनो-ऽतादात्म्यानुप्रविष्टं बलं — विश्वविश्वोभसहिष्णुत्व-लक्षणं विम्रैष्टृत्वं, तत्पर्यालोचनमेव वरिवस्या, अन्या पूजा तस्य अत्यन्तसुलभतया अध्यवसी-यते — यतोऽयं विश्वपतिः ॥ ३६ ॥

२२ लोकः ज्ञातृज्ञेयस्वभावः, विश्वस्य सदाशिवादेः क्षित्यन्तस्य पितः, आसवः वेद्यजातम्, तच्चमत्काररूपं ताम्बूलम्, पञ्च तन्मात्राणि गन्धः, गुणत्रयी पुष्पाणि ।

२३ मालिनीविश्रान्तिरूपमध्यवसायलक्षणं विम्रष्टृश्वम्, तदुक्तं 'ध्यानादिभावं स्मृतिरेव लब्ध्वा चिन्तामणिस्वद्विभवं ब्यनक्ति । '

इति ।

एवं सपर्यास्वभावं सामान्यतः परामृश्य तद्धि-

शेषानिप तथा योजयिष्यमाणः प्रथमं प्राणाया-मस्य परमार्थे प्रस्थापयति

विमरितं णिअसन्तं विभवेकंजंमुहंमि थिमिएविं। बाहिरवुत्तांपाणं भङ्गो पाण संज्ञमे णोऊ॥३७॥

विम्रष्टुं निजसत्त्वं विभवे कार्योन्मुखे स्तिमितेऽपि। बाह्यहत्तान्तानां भङ्गः प्राणस्य संयमो ज्ञेयः ॥ ३७॥

२४ निजमारमीयं चिद्र्पं सस्वं पर्यालोचनारमकमानन्दस्वभावस्वम् । तदुक्तम्

<sup>&#</sup>x27; · · · · · · व्याप्तिस्तत्रानन्दो विराजते । यत्रानन्दो भवेद्वावे तत्र चिस्सत्त्वयोः स्थितिः ॥ ' इति । विम्रष्टुमावेदोन आदातुं, बाह्यवृत्तान्तानां सर्वेन्द्रियप्राह्माणां विष-

वेद्यतापहारोन्मुख्यशालिनि स्वसामर्थ्यरूपे विभवे, विश्वमयस्य कललावस्थानात्मकं स्तैमि-त्यमनुभवत्यपि, विश्वोत्तीर्णस्य स्वात्मपिरस्पन्दम-यो विमर्शः — दर्पणमण्डलान्तःप्रविष्टगन्धगजेन्द्रा-द्यनुकृतिस्थानीयं पर्यालोचनं, तदुपपादकतया बहिर्भावानां वेद्योह्णासस्वलश्वणानां सर्वेन्द्रियया-द्याणां वृत्तान्तानां भङ्गः — भञ्जनं स्तम्भनं प्राणा-यामः, इत्युक्तं भवति ॥ ३७॥

याणां भङ्गस्तेभ्यो निवृत्तिः, स एव प्राणायाम इति, तदुक्तं श्रीभगव-द्गीतास्विप

> 'यदा संहरते चायं क्र्मोंऽङ्गानीव सर्वशः। इन्द्रियाणीन्द्रियार्थेभ्यस्तस्य प्रज्ञा प्रतिष्ठिता॥

इति ।

प्राणायामप्रसंगात् तदनन्तरोपकल्पितशोष-णदाहनाष्ट्रावानां तत्त्वसुत्तेजयति

सोसो मलसु णाणं दाहो एअंस वासुणंहोल ।

## अंबालनं आणं णाणं सुहासेअणिमिआ सुधिः ॥ ३८॥

शोषो मलस्य नांशो दाह एतस्य वासनोच्छेदः। आष्ट्रावनं तनूनां ज्ञानसुधासेकनिर्मिता ग्रुद्धिः ॥ ३८॥

#### स्पष्टम् ॥ ३८॥

२५ बुच्चहङ्कारमनोरूपाणवमायीयकार्मस्वभावमलत्र्रथस्य नाशः वासना च शून्यावस्थारूपा तस्या दाहः तनुशुद्धिश्चेतत्सर्वे ज्ञानेनैव भवति, तदुक्तम् श्रीगीतासु

'ज्ञानाग्निः सर्वकर्माणि भस्मसात्कुरुतेऽर्जुन । ' इति । यदा चोर्ध्वपक्षाश्रयणं क्रियते तदा चेत्थं बोध्यम् 'अनाश्रितः शुन्यमाता बुद्धिमाता सदाशिवः। ईश्वरः प्राणमाता तु विद्या देहप्रमातृणी ॥ '

पुष्पादिस्वभावसुपन्यस्यति
अविअपदाए विमसां
विअणवगेस अङ्गसंणाहो ।
अघं व्येजविलासो
पुफालं सभावपोसअ भाव॥३९॥

अविकल्पतया विमशों विकल्पवर्गस्याङ्गसन्नाहः । अद्यं वेद्यविलासः पुष्पाणि स्वभावपोषकाः भावाः ॥ ३९॥

२६ पुष्पाणि इच्छाशक्तिमयाः सोमभद्दारकांशरूपा नीलपीतादयः, त एव च परावस्थायां स्वभावपरिपोषका भवन्तीति । यदुक्तम् 'यद्यप्यर्थस्थितिः प्राणपुर्यष्टकनियन्निते ।

जीवे निरूद्धा तत्रापि परमात्मनि सा स्थिता ॥ '

इति तेषामेवाधराक ....वात्मनि स्थिता सा वेद्यं तदेवार्ध्यं, तदुपरिव-र्तिज्ञानिकयामयो विकल्पवर्गः अङ्गन्यासः, तदेतदेव सूचितं – स तत्रार्च-नीय इत्यत्र । करचरणाद्युपलिक्षतस्य विकल्पविश्वोभप्रप-ञ्चस्य पूर्णाहंभावभावनास्वभावया कयाचित् अविकल्पतया विमर्शनमङ्गन्यासः, वेद्यस्य विकल्पप्रसरलक्षणस्य यो विलासः — संकोचाव-स्थायामपि स्वभावानतिक्रान्तो व्यवहारः तदेव अर्घ्यम्, स्वस्य यो भावः पूज्यदेवतास्वभावतया निरूपितचमत्कारः तस्य तादृक्परामर्शप्रतिष्ठाप-नलक्षणपोषणप्रयोजनानि पुष्पाणि — स्वभावं पोषयन्ति इति व्युत्पत्त्या पुष्पाणि इति तात्प-र्यार्थः ॥ ३९ ॥

्एवं लौकिकालौकिकसाधारण्येन उपात्तेषु द्रव्येषु सर्वेन्द्रियपश्चपातविषयद्रव्यविशेषं पृथकृत्य संस्कारयोगाभ्यां परीक्षितुमाह

पुण्याहन्ता मुहे वंसविअपंकुराणा यंशोवम् ।

## मन्तुलेहविशुद्धं पुणां कुलबिन्दुतंपणं पणिमो ॥ ४०॥

पूर्णाहन्ताया मुखे विश्वविकल्पाङ्कराणां विश्वपम् । मञ्जोल्लेखविशुद्धं पुण्यं कुलबिन्दुतर्पणं भणामः ॥ ४०॥

कुलं हि नाम वेद्यवर्गोद्धासतया स्वस्वभावतया भगवान् अर्घ्यभद्दारक इत्याख्यायते, तत्र तदी-या ये विन्दवः – क्रमात्क्रममंशांशतया परिस्फु-

२७ पूर्णाहन्ताया अनुत्तरस्वातत्र्यरूपग्रुद्धविद्याया मुखे मञ्चाणामुहेखे । श्रित्रैवित्रेषेण श्रुद्धमास्वादितं कृतम् अत एव लोकत्रयपावकम् , यदुक्तम्

'न तैर्विना भवेच्छन्दो नाथीं नापि चितेर्गतिः। '

इति । कुलस्य परशक्तयाःमकमहाकुलस्य यत् परमशिवाःमकं स्वरूपं तदेव बिन्दुस्तस्य तर्पणमिति । रन्तः शक्तिप्रसरस्पन्दाः तैः क्रियमाणं देवतातर्पणं भणामः – परामृशाम इति यावत् , ..........।। ४०॥
..................।। ४०॥
........................।। ४०॥
.............................।। ४०॥
..............................।। ४०॥
..............................।। ४०॥
................................।। ४०॥।

श्रीपीठपंचवाहो नेत्रत्रयदृन्दचक्राणि । स्मरत स्मरत गुरूणां पंक्तिं पंचशक्तीश्च सृष्टिप्रसुखाः ॥ ४१ ॥

पं० २ ' यावत् ' इत्यतोऽनन्तरं सर्वेषु प्राचीननव्यपुस्तकेषु बह्वी त्रुटिर्वर्तते ।

श्रीपीठपंचवाहो नेत्रत्रयं वृन्दचक्रम् – इति यानि चक्राणि तानि स्मरतः, परामृशत । श्रीग्ररु-नाथानां च पंक्तिं स्मरतः, ग्ररुमण्डलचोतनाय पुनरपि स्मरत इत्युक्तम्, सृष्टिप्रमुखाश्च पंचश-क्तीश्च स्मरत याः सृष्टिस्थितिसंहारानाख्याभा-सेति भिद्यन्ते ॥ ४१ ॥

अथ श्री चैंकं क्रमेण उन्मुद्रयिष्यन् आदौ पीठनिकेतनादिनेत्रत्रितयतां विभागद्वारा पर्या-लोचयति

पीठे नव कलाः पञ्चेव पञ्चवाहपदव्याम् । सप्तदश भालनेत्रे द्वादश षोडश चान्यनेत्रयोः॥४२॥

२८ श्रीचक्रमिति, उक्तं च

'तच्छक्तिपञ्चकं सृष्ट्या लयेनाप्तिचतुष्टयम्। पञ्चशक्तिचतुर्वह्निसंयोगाचकसंभवः॥'

इति ।

सर्वेषु संगृहीतमूलादर्शपुस्तकेषु 'पीठे नव' इत्यस्य ४२ पद्यस्य मूल-श्राकृतपद्यं न दृश्यते, तस्मात् संस्कृतछायापद्यमात्रमेवोपन्यस्तं ज्ञेयम् । पीठं हि नाम स्वशारीरभद्दारकम् इत्युक्तम्, यदुक्तं महानयप्रकाशे

> ' शिवशक्त्युभयोन्मेषसामरस्योद्धवं महत् । वीर्यं तस्मादेह एव महापीठं समुद्गतम् ॥ '

इति । तत्र च कलाः शक्तयो नव, ताश्च पर्या-लोच्यमानाः - प्रमात्रंशमयः कश्चित् आद्यस्प-न्दः, तदनु तस्यैव उपरि प्रसरणौन्मुख्यरूपा शक्तिः काचित्, अथ तस्य प्रमाणस्फुरणरूपः कश्चिदिन्द्रियपरिस्पन्दः, ततश्च वस्तुव्यवस्थाप-नात्मिका तत्र स्फुरत्ता, पश्चात् प्रमेयोहासः, प्रमेयवर्गश्च सृक्ष्मेक्षिकया परीक्ष्यमाणो भूतप-ञ्चकमेव अन्तर्भवति, मूतानि च अत्र – आकाशो वायुस्तेज आपो भूमिरिति क्रमात् उत्पद्यन्ते। तत्र च प्रारम्भ एव स्वात्मनश्चिद्रपतापरामर्शः, तद्तु तस्य स्थैयोपपादनम्, तद्तु तद्योगरूपस्य स्पन्दानुवृत्तिः, तदनु तस्यैव उज्ज्वलीकरणं, ततश्च स्वविश्रान्तिलक्षणमाप्यायकत्वं च – इति क्रम-

पं॰ १५ ख॰ पु॰ तद्नु उद्योगेति, ग॰ पु॰ तद्योग्येति पाठः।

विवक्षा । एवं च प्रमाता प्रमाणं पञ्चविधं प्रमेयं पीठनिकतनम् इत्यर्थो भवति । अन्ये पुनरेतत्पी-ठक्षेत्रश्मशानक्षेत्रेशमेलापयजनभेदात् पञ्चप्रकार-तया उपासते, पञ्चेव पञ्चवाहपदव्यां वाहाः परमेश्वरस्य स्फुरणधाराः, ताश्च पञ्च, — व्योमवामेश्वरी खेचरी दिक्करी गोचरी भूचरीति भवन्ति । तत्र व्योम्नाम् ओमात्मकप्रणवरूपताविमर्शवैशि-

२९ ''''पर्यालोचनात्मकं शाक्तं पर्व तत्प्राप्तिं प्रति ईश्वरी सामर्थ्यशालिनीति व्योमव्योमेश्वरी स्वातज्ञ्यापरपर्याया मायाशक्तिरिति उच्यते । तदुक्तम्

> 'प्रलीने शब्दीघे तदनु विरते विन्दुविभवे ततस्तत्त्वे चाष्टध्वनिवपुरुपाधिन्युपरते। श्रिते शाक्ते पर्वण्यनुकलितचिन्मात्रगहनां स्वसंविक्तिं योगी रसयति शिवाख्यां परतनुम्॥ '

इति । तथा

'स्वातज्ञ्यापरपर्यायमायाजाड्यविलोपनात् । विलीय चिद्रसीभूतं विश्वानन्द्रमुपास्महे ॥ '

इति । सैव च परिणामिनी पुरुषस्य भोकृत्वमापादयन्ती तद्गोगार्थमेव प्रकृतिरिति उच्यते, न तु प्रकृतेर्निजं प्रयोजनमस्तीति । तदुक्तं पातक्षले

' तदर्थ एव दश्यस्यात्मा '

इश्यस्य प्रकृतेस्तद्र्थं पुरुषभोगार्थमेवेति ।

ष्ट्यानुप्राणनानां वक्ष्यमाणपञ्चपर्वकाणां वामधा-मानं प्रति ईश्वरी सामर्थ्यशालिनीति व्योमवामे-श्वरी, सा च - परमेश्वरस्य अविकल्प्यभूम्यनुप्र-विष्टा चिच्छक्तिश्च बोधरूपे प्रमातिर स्फुरन्ती, तद्नु तदन्तःकरणानुप्रविष्टा पश्चात् तस्यैव बाह्ये-न्द्रियानुबन्धिनी भूत्वा बहिर्वेद्यलक्षणं विषयोहा-सम् अखिलम् उपयुद्धेः इति, खे चरणात् खेचरी, दिश्च अन्तःकरणेषु चरति इति दिक्करी, गोषु बिहारिन्द्रियेषु संचरणात् गोचरी, भूमिरूपविष-यौचित्याचरणात् भूचरीति। अथैवं पञ्चधा वहतः परमेश्वरस्य प्रमातृप्रमाणप्रमेयतया त्रैविध्येनाऽपि प्रकारं सूचयन् मूर्तिचक्रं तावदाह 'सप्तदश भाल-नेत्र ' इति, - भालो ललाटः तद्गतनेत्रे सप्तदश-शक्तयः, तच 'मूर्तिचक्रम् ' इत्याम्रायते – मूर्छ-नात् मोहनरूपात् समुच्छ्यणरूपाद्रा मूर्तिचंक्रं,

३० मूर्तिचक्रमिति भोग्यरूपायाः प्रकृतेभीकृरूप आत्मेति उच्यते, । अस्यैव च प्रमाता आत्मा भोक्ता शिव इति पर्यायाः । तदुक्तम्

<sup>&#</sup>x27; प्रकाशानन्दाभ्यामविदितचरीं मध्यपदवीं प्रविश्येतद्द्दन्द्वं रविशशिसमाख्यं कवलयन् ।

तच अन्तर्बहिरहन्तेदन्ताद्वितयरफुरणानुग्रण्यात्। तत्र यदा अहन्तायाः समुच्छ्रायः तदा इदन्तायाः न्यग्भावरूपो मोहो भवति, यदा पुनारेदन्तायाः समुच्छ्रायः तदा अहन्ताया उक्तरूपो मोह, इति — द्वयमपि एकार्थमेव, रूपं च प्रमातृवद्विरूपस्य परमप्रकाशस्य परभैरवसंविदेक्यपर्यन्तोत्कर्षः पा-पाणादिजडसंवित्पर्यन्तो न्यूनीभावश्च इति — महती स्वातद्वयशक्तिर्मूर्तिशब्देन उच्यते । तत्र

> प्रविश्योर्ध्वं नादं लयदहनभस्मीकृतकुलः प्रसादात्ते जन्तुः शिवमकुलमम्ब प्रविशति ॥ '

इति, वामधामेति मूर्तिचकेत्यनेन 'यस्योन्मेषनिमेषाभ्याम् ' इति सूत्रे यस्येति उन्मेषनिमेषेति पदद्वयं निर्वाहितम् , त्रिकार्थाभिप्रायेण तु एतत् नरिक्षवात्मकं रूपद्वयं, शक्त्यात्मकं तु रूपं प्रकृतेरेवापरिणामित्वे चित्ता-त्मकं तृतीयं शक्तिरूपं भवतीति । तदुक्तम्

'परशिवरविकरनिकरे प्रतिफलति विमर्शदर्पणे विशदे । प्रतिरुचि रुचिरे कुड्ये चित्तमये निविशते महाबिन्दुः ॥ ' इति । अनेन च शक्तेरेव जगत्प्रादुर्भावात् जगत इत्येतन्निर्वाहितमिति । तदुक्तमभिनवगुप्तपादैः

' भैरवरूपस्य विश्वस्य नररूपापरभट्टारिकास्वभावः शाक्तस्तस्सिहित-स्यात्मनः शिवात्मकं तृतीयं ब्रह्म हृदयम् ' इत्यनुत्तरिवचारे । शाक्तमेव च रूपं वृन्दचक्ररूपम् । कलाः सप्तदश अयेर्वाद्याभ्यन्तरकलनेन 'कला-दशकं, शिखासप्तकं 'च इत्याम्रायेषु प्रसिद्धं तत्सं-ख्यया मूर्तिचक्रशक्तयस्तावत्य इति । ताश्च पर्या-लोच्यमानाः चैतन्यं प्राधान्यम् अभिमानकर्त-त्वम् अध्यवसायो वचनम् आदानम् गमनम् उत्सर्जनम् आनन्दत्वं ज्ञानं निश्चयः संकल्पनं श्रवणं स्पर्शनं दर्शनम् आस्वादनम् आघ्राणनं च इति प्रमातृरफुरणप्रकारा एव भवन्ति, तेषाम् अन्तःकरणबहिष्करणादीनि उपायतया अवति-ष्टन्ते, एतास्तु मूर्तिशक्तयः संक्रचितस्य प्रमातुः तत्तद्विषयसाधनभेदोपश्ठेषात पशुत्वम् उपजन-यन्ति, असंकुचितस्य स्वस्वातन्त्र्यशक्तिविज्रम्भसं-रम्भकतया प्रवर्तमानाः परमशिवीभावलक्षणं मा-क्नल्यम् उन्मीलयन्ति इति । अथ प्रकाशानन्द-चक्रद्वितयमाह 'द्वादशषोडश चान्यनेत्रयोरिति' अन्ययोः दक्षिणवामरूपयोः नेत्रयोर्यथासंख्यं द्वा-दश - षोडश शक्तय इत्यर्थः। तत्र च दक्षिणं नेत्रं प्रकाशचकं - प्रकाश्यते अनेन प्रमेयतत्त्वम् इति व्युत्पत्त्या प्रकाशः प्रमाणम् इत्यर्थो भवति । तत्र च शक्तयो द्वादशं, ताश्च तत्त्वदृष्ट्या यथाक्रमं प्राणप्रधानानि वाक्पाणिपादपायूपस्थरूपाणि 'कर्मेन्द्रियाणि ' मनःश्रेष्ठानि श्रोत्रत्वक्चश्चरस-नाघ्राणात्मकानि 'ज्ञानेन्द्रियाणि'। वामनेत्रमान-न्दचकम् – आनन्दो नाम स्वात्मपरमेश्वर इद-न्तया स्फुरन् समन्तात् समृद्धिस्वभावः प्रमेयव-गोंह्यासः, स च सोमांशः, तत्र च कलाः षोडश वस्तुवृत्त्यां, ताः षोडशाविकारस्वभावाः, विकाराश्च कर्मेन्द्रियपञ्चकं ज्ञानेन्द्रियपञ्चकम् आकाशादि-भूतपञ्चकम् मनश्च ॥ ४२ ॥

एवं स्थूलदेहे पीठतया उपास्यतामुपपाच सूक्ष्ममप्येवं विम्रष्टव्यमित्येवमुन्मीलयितुं वृन्द-चक्रं पर्यालोचयति

#### आपडिअं पचमन्धे वोसोटीतिंदं किमि।

३१ प्राणप्रधानानीति प्राणमनःप्राधान्यमत्र सदाशिवेश्वरवदेव पूर्वी-क्तप्रकारेण बोध्यमिति ।

#### ण खलु मण्डले गुरुणां णिअमो णिअआइलं घि मां मुत्तो 11 83 11

प्रकटितपञ्चस्कन्धं चतुष्पष्टिर्भवति वृन्दचक्रम्। न खलु मण्डले गुरूणां नियमो नियमानलं विना युक्तः 11 83 11

वृन्दचकं वृन्दसंदोहात्मा, तादक्वं च तस्य स्वतः पुर्यष्टकमयतया ज्ञानसिन्धादिपञ्चकसमष्टि-स्वभावत्वाच्च, प्रकटितपञ्चस्कन्धज्ञानसिद्धाः षो-हैश, मन्नसिद्धाश्चतुर्विशतिः, मेलापकसिद्धा द्वा-

३२ षोडश स्वरा ज्ञानसिद्धरूपाः । कादिभान्ताश्चतुर्विशतिर्मेच्रसिद्धाः स्वरहीनेन मकारेण शिरसि मिलिताः । मेलापसिद्धा द्वादश, - यथा 'व्यञ्जनमस्वरं परं वर्णं नयेत्' १ 'समानः सवर्णे दीर्घीभवति परश्च लोपम ' २ 'यवणीं यमसवर्णे न च परलोप ' इत्याद्येवं रूपः ३ 'ओदन्ता अ इ उ आ निपाताः स्वरं प्रकृत्या ' इत्याद्येवंरूपः ४ 'क का कि की '

दश, शाक्तिसद्धा अष्टौ, शांभविसद्धाश्चत्वारः – इति भङ्गया चतुष्षिष्टिनृद्चक्रम् । अयं भावः – परमेश्वरो हि प्रकाशः प्रकृत्या प्रसन्नगम्भीरमनुक्तर्मस्वराशिमनुक्कृवन् अविकल्पात्मैव अन्तः स्वात्र व्ययमयीमानन्दशक्तिमनुभवति, तस्य च ता- हक्स्वभावानुप्रविष्टाः शक्तयः शाम्भव्यः, स एव यदा किंचित्कल्लोलनिक्तयौनमुख्यम् अवलम्बते तदा शाक्तोल्लासः, तस्यैव किंचिल्लोलीभावे मेललापपरिस्फुरणम्, उपर्युद्रिक्तकल्लोलकल्पनायां

इत्यादि द्वादशमात्रायोजनरूपः ५ 'क्व क क कम' इत्येवंरूपः ६ तथा स्वराणां व्यञ्जनानां चास्वराकारेणान्तर्व्यापकरूपमेलापः ७ 'यवणांऽयम-सवणें ' इत्यनेन संपन्नानां चतुर्णां 'सपरस्वरायाः संप्रसारणम् ' इत्या-दिना इ उ ऋ छ रूपेण पुनः परिणामः ८ आद्यकलाचतुष्कस्य निरावर-णीभावः ९ द्वादशमरीचीनां युगपत् त्रयोदशे प्रवेशलक्षणः संहारः १० एपामेव निजविषयान् प्रति मेलापः ११ इति त्रितयात्मकः संविन्मेलापः। शक्तेरनलपवनवलनया मध्यमार्गोदिताया मायाख्यपाशवबह्यविष्णुरुदे-श्वरसदाशिव-इन्धिकादीपिकावैन्दवनादाख्यशक्तिरूपप्रनिधद्वादशकेन सह स्पर्शमेदसंख्यातेन धाममेलापो द्वादशः १२। एष च त्रिविधसंविद्वृपाष्ट-'विधवर्णरूपैकविधधामसंख्यातो द्वादश्विध उन्मनारूपसमवायात्मा मेन्लापः १३ यादि-हान्ता अष्टै। शाक्तसिद्धाः। आद्यक्षरचतुष्कलारूपाः क्षकारचतुष्कलारूपा अष्टे। शांभवसिद्धाः।

मान्नोन्मेषः, चन्द्रोदयादब्धेरिव कुत्रचित्प्रवृद्धिहे-तूल्लङ्गनादिरुत्कटक्षोभको ज्ञानसिद्धोदयः, ततश्च ज्ञानसिद्धाः प्रमेयांशात्मकतया शाक्तसिद्धाः, तद-वच्छेदव्यपोहनया शुद्धप्रमातृतामापन्नाः शाम्भव-सिद्धाः, स्वपूर्णसंवित्स्वातत्र्यमयपरमशिवभद्दारक-तयेति । तथा च श्रीचक्रक्रमसंद्भावे

| 4 | ज्ञानं सृष्टिं | विजानीयात्स्थितिमेन्नः प्रकीर्तितः । |     |
|---|----------------|--------------------------------------|-----|
|   | संहारं च       | महाशाक्तं                            | 11' |

[ इतोऽनन्तरं सर्वेष्वादर्शपुस्तकेषु त्रुटिर्वर्तते, या वर्तमानपद्यस्य भागात्मा, अग्रिमपद्यानां च पूर्णतया टीका अस्तीत्यनुमीयते ]

#### सृष्टी तु दश कलाः मिथतो तु द्वात्रिंशद्भवन्ति शक्तयः। एकादश संहारे त्रयोदश तास्तुरीयपर्वाणि॥४४॥

भासायां न विकल्पाः स्फुरन्ति स्फुरदेकनिष्कलिश्रयाम्। यदि प्रतिबिम्बगत्या स्फुरति परं षोडशाधिका देवी ॥ ४५॥

सृष्टेः पञ्चकलाभासे जनो गणयति व्यवधानम्। सृष्टेर्मूलस्कन्धे भासायां पल्लवः सृष्टिः॥४६॥

[सृष्टावित्यादि इदं पद्यत्रयं पुस्तकान्तरेष्वविद्यमानं केवलमेकस्मिन्नेव संदृश्यमानतया पश्चात् प्रक्षिप्तं प्रतिभाति । ]

चित्तं ण रिहिल चित्तं चित्तअरो पसिलिरिहिल तिचित्तं। ताहि भणह कत्थ जोगो कालं दोणंवि देवधावधा ॥ ४७ ॥

## चित्रं न लिखित चित्रं चित्रकरः पश्यति लिखित तिचित्रम्। तद्भणत कुत्र योग्या कर्तुं इयोरिति देवताबुद्धिः॥ ४७॥

जडमजडं वा वस्तु 'देवता' इति संदिहानो जन एवं प्रतिबोध्यः, यद्वत आलेख्यार्पितवपुषं पुरुषमचेतनं प्रति तज्जातीयस्य अन्यस्य कस्य-चिद्रिप तादृग्विलेखनिक्रयायां सामर्थ्यं नालो-क्यते प्रत्युत तद्विजातीयस्य तिच्छलानिर्माणे कृपकौशलोत्कर्षशालिनः चेतनस्यैव तत्संभवति — इत्यापतितम् । उक्तमर्थं हृद्यंगमीकर्तुं 'पश्यति' इत्युक्तम्, चेतनाचेतनयोः सामर्थ्यमसामर्थ्यं च प्रख्यापयितुं पुनः पुनश्चित्रशब्दप्रयोगः। तदिति यतोऽन्वयव्यतिरेकाभ्यां चेतनस्यैवोक्तिक्रयाकर्त्व-त्वम् न पुनस्तद्वयतिरिक्तस्य कस्यचित्ततो हेतो-भणत प्रामृशत — तयोश्चित्रस्य चित्रकरस्य चो- भयोर्मध्ये कस्य देवताबुद्धिः कर्तुमुचिता, इति ॥ ४४-४५-४६-४७॥

ननु 'स्वात्मैव देवता' इति निर्वन्धः तिक-मस्य मन्नतन्नादिना प्रपञ्चनोपिक्रयते, स खञ्ज स्वव्यतिरिक्तदेवाभिमुखप्रयोजनतया स्वीक्रियते? इत्याशंक्य – मन्नस्तावदुक्तरूपदेवतानुग्रण्येन नि-णीयते, इत्याह

मणणमणी णियविभवे णियसंकोचभअंमि त्रानई। कवलीयअविस्रविअपा क्षणभवि कावि मन्तसन्दथो ॥ ४८॥

मननमयी निजविभवे निजसंकोचभये त्राणमयी।

#### कवितविश्वविकल्पा अनुभूतिः कापि मन्नशब्दार्थः ॥ ४८॥

'मननत्राणधर्माणो मन्ना' इति ह्याम्रायः, तत्र मन्नानुसंघातुः स्वेच्छामात्रेणोपाधिना 'वि-भवः, संकोच ' इति उपाधिद्वयमस्ति, तयोर्वि-भवो नाम विश्वतदुत्तरोभयसामरस्ययुक्तया अहं-भावभावनात्मा विकासः - यत्पारमैश्वर्यमुच्यते, संकोचश्च तद्विपर्ययादपूर्णत्वाभिमननं तत् 'पाश-वम् ' इत्याख्यायते । एवं स्थिते तादृगात्मनि विकासे समुह्रसति तस्य च यन्मननम् –उपर्युप-रि यथापरामशीनुस्यूतिस्वभावश्चमत्कारः, तत्प्रकृतं यस्याः, तद्रदुक्तरूपे संकोचे प्रस्तुते त्राणं 'संको-चोऽपि विचार्यमाणश्चिदात्मैक्येन प्रथमानत्वा-चिन्मय एव अन्यथा तु न किंचित्' इति श्रीप्र-त्यभिज्ञाहृदयमयादया तस्यापि संकोचस्य वैश्वा-त्म्यप्रथानुप्रविष्टतानुसंधानोत्पादनद्वारा स्वस्वभा- वभङ्गप्रसंगरूपचाकित्यव्यपोहनलक्षणं रक्षणं त-नमयी, हेतुद्वयेन वेद्यविक्षोभसर्वयासविश्रङ्खलो-छासायानुभूतिः स्वहृदयैकसंवेद्या विमर्शशक्तिः, सैव मन्नः। यथा च श्रीराजभद्दारके

> 'वर्णात्मको न मत्रो दशभुजदेहो न पश्चवदनोऽपि । संकल्पपूर्वकोटौ नादोछासो भवेन्मत्रः ॥ '

इति ॥ ४८ ॥

ननु मंत्राणामेव अलौकिकानुभूत्यात्मकत्वं प्रसाधनम् – एतत्सर्वे निर्विवादं, श्रोत्रेन्द्रियया-ह्यस्य शब्दराशेः कीदृशम् ? इत्याशंक्य, वाक्तत्व-स्यैव तत्त्वमुन्मुद्रयितुमाह

वेहरिआ णाम किआ णाणमई होल मलमा वाआ। इच्छा उण पंखन्ती सक्षमं समरशा वत्ती॥ ४९॥

# वैखरी नाम क्रिया ज्ञानमयी भवति मध्यमा वाक्। इच्छा पुनः पश्यन्ती सुक्ष्मा समरसा द्यत्तिः॥ ४९॥

वाक्तत्वं तावत्क्रमात् – सूक्ष्मा पश्यन्ती मध्यमा वैखरी, इति चतुर्धा भिद्यते । तत्र वैखरीति ता-ल्वादिकरणव्यापारे प्रसिद्धा, या - क्रियाशक्ति-रित्यध्यवसीयते, मध्यमा च बुद्धिवृत्तिमात्रं प्रव-र्त्यमानत्वात् ज्ञानशक्तिः, पश्यन्ती पुनरिच्छा-शक्तिः -बहिःप्रसरणाभ्युपगमरूपत्वात्तस्याः,यतः पश्यन्तीति व्युत्पत्तिः, सृक्ष्मा तु शिखण्ड्यण्डरस-न्यायात् उक्तवाऋयशवली[कृत]स्वभावा प्रत्य-ग्दशः परमेश्वरस्योद्योगलक्षणा वृत्तिराख्यायते, परा वाक् पुनः तस्यैव परमेश्वरस्य स्वरूपमनुप्र-विशन्ती परिस्फुरति ॥ ४९ ॥

अथ मन्नसाहचर्यान्सुद्राप्यलौकिकी काचिद-नुसंधेया, इत्याह

आनन्दुछासिस्री फुछंइअंमहसिथिसोहङ्गा । दीसइ जंथ दसाए सोश्चि अ देवंस मंवमुदामी ॥ ५०॥

आनन्दोल्लासश्रीः श्रुल्लिकताष्ट्रमहासिद्धिसोभाग्या। दृश्यते यत्र दशायां सेव च देवस्य महामुद्रा ॥५०॥

यस्यामवस्थायां देवस्य – क्रीडाविजिगीषाद्य-नेकप्रकारस्वातत्र्व्यसारत्वात् पूज्यपूजकत्वोभयस्व-भावसामरस्यशालिनः परमेश्वरस्य, स्वविश्रान्ति-लक्षणं आनन्दं प्रति य उह्यासः, तथा परामृश्य- तया स्फुरत्ता, तस्याः श्रीः - तदुपर्युपरि अनुस्यू-तिलक्षणा प्ररूढिः, दृश्यते – अपरोक्षीक्रियते, सैव सर्वाः करिङ्कण्यादयः प्रसिद्धास्तास्ता मुद्रा-इत्यवगन्तव्यम् । श्रुल्लकितेति, अणिमादीनां सि-द्धीनां साधकजनहारित्वोत्कर्षलक्षणं यत्सीभाग्यं तदुपपादितया आनन्दसंपदा श्रुह्मकीक्रियते इत्य-क्षरार्थः । अयं भावः – करचरणाद्यवयवकुञ्चना-दिसंकोचोल्रङ्गनेन निस्तरङ्गसमुद्रावस्थास्थानीया अन्तर्लीन बुद्धदिनद्वादिकलपाशेषवाह्यानन्दपरि-स्पन्दा स्वविश्रान्तिचमत्कारापरपर्यायपरामर्श-क्रियारूपा काचिदलौकिकानुभूतिर्भुदं रातीति व्युत्पत्त्या कॅरिङ्किण्याद्यन्यमुद्राप्रपञ्चोदयविलयभू-मिर्मुद्रात्वेनानुसंधेया, इति ॥ ५० ॥

३४ खेचरी लेलिहाना भैरवी कोधनी करिक्कणी इति शांभवसिद्धा-दिपञ्च मुद्राः, तत्र खेचरीमुद्रालक्षणम्

<sup>&#</sup>x27;अन्तर्रुक्ष्यो बहिर्देष्टिर्निमेषोन्मेषवर्जितः। एषासौ शांभवी मुद्रा सर्वतन्त्रेषु गोपिता॥'

इत्थं महता प्रपञ्चेनोपपादितस्य विमर्शस्वरू-पस्य प्रयोजनसुपपादियतुमाह

हिअठोणपरूढो विमर्सकम्पडमो महासाहे। पुंपई भोअसिरी पछवइ अ णिंकव सुकसुवालोअ ॥ ५१॥

हृदयस्थानप्रकृदो विमर्शकलपहुमो महाशाखः। पुष्प्यति भोगश्रियं फलति च निष्कलं सुखोत्सवालो-कम्॥ ५१॥

हृद्यं हि नाम विश्वप्रतिष्ठाभूमित्वादितमह-त्स्थानम्, यदुक्तं आचार्याभिनवग्रप्तपादेः

पं० १ ग० पु॰ स्वभावस्येति पाठः । पं० ९ ख० पु० पुंसां भोगश्रिया इति पाठः । ' हृदयं हि नाम विश्वपतिष्ठास्थानमित्युच्यते'

तत्र प्रकर्षेण रूढः - चर्च्यमाणतामापन्नो, विम-र्शः - बाह्याभ्यन्तरपथसहस्रसर्वस्वनिर्वाहकतया तत्तदभिलषितपदार्थदानपाण्डित्यशालिकलपशा-खी इत्यध्यवसीयमानो विमर्शलक्षणः स्वातमपरा-मर्शात्मा चमत्कारः, स्वस्वरूपवेदिनां पुंसां, पु-ष्ट्यति भोगश्रियं - पुष्पस्थानीयां भोगलक्ष्मी-मुद्भावयति इति, भोगोऽप्यभिमतोऽङ्गनालिङ्ग-नादिबहिर्भूत्यनुभवः, तस्ययमेव श्रीः, यद्विधिनि-षेधो हिन्ना संविदद्वैतास्वादसौभाग्येन याह्यय-हणकौतूहलोपलम्भ एव स्वात्मविज्ञम्भाभाववेध-साधनप्रगलभः संपत्स्वभावत्वेन अनुभूयते । किं च विमर्शाख्यः कल्पशाखी निष्कलमहन्तेदन्ता-विभागविच्छेदावच्छेदलक्षणकलाकलङ्कशून्यं य-त्सुखं - स्वविश्रान्तिस्वभावः स्वहृदयाह्नादः, स एवात्सवः

पं० ११ क० पु० विजृम्भाभावे वेधेति पाठः।

'श्रचीकुचतटे शको नरके विद्युटन्क्रिमिः उभौ समसमाधानौ विचित्रो भावनाभ्रमः ॥ '

इत्याचनुभवित्जनविशेषहृदयसंकलपमात्रोपक-लिपतसोख्यारोपणतद्युदासेन बहुभिः श्रीशिवान-न्द-महाप्रकाश-महेश्वरानन्दप्रभृतिभिः योगीन्द्रैः संभूय संवादेनोपभुज्यमानत्वात् ताद्युत्सवरूप-मालोकं प्रत्यक्प्रकाशं च प्रसूते ॥ ५१ ॥

ननु जीवन्मुक्तिलक्षणं माहेश्वर्यं खल्वस्य फल-तया प्रतिपादितं, तत्तु न संभवति यतो — देहाच-वच्छेदव्यतिरिक्त एव काले पुंसामपवर्गोत्पत्तिः — इत्यन्येषामाग्रहः ? इत्याशंक्याह

किमिओ होइ ण देवो तंस कहं कालकंमसंपंसो। णिश्चाणिरायइणंस वि कोवि जीवमसोखपेफेहो॥५२॥

पं० ६ ख० पु० ताहगालोकं प्रत्यनप्रकाशं च प्रसुते इत्येताहशः पाठः। पं० ८ ख० पु० लक्षणमाहेश्वर्यमिति पाठः।

## क्रिमको भवति न देव-स्तस्य कथं कालकल्मषस्पर्शः निर्देयनिरावरणस्यापि कोऽपि जीवन्मुक्तिप्रत्युहः

11 47 11

देवो हि नाम देशकालादिविश्वविलासं प्रति स्वस्वभावसंविद्दर्पणोपकल्पतया द्योतनाद्यनेका-र्थोपपादनवैशारद्याद्विश्वात्मकः परमेश्वर इत्यव-धार्यते, अतश्चायं क्रमिको न भवति – पौर्वाप-र्यादिविकल्पनामयेन क्रमेण नाक्रम्यते, वैश्वात्म्यै-क्यविजृम्भणसंरम्भोत्तरे भगवति

३५ नित्यनिरावरणस्यापीति । यदुक्तम्

'यत्र स्थितमिदं सर्व कार्यं यसाच निर्गतम् । तस्यानावृतरूपत्वाच निरोधोऽस्ति कुत्रचित् ॥ ' (स्प० २)

इति । तथा

' अक्रमता मे क्रमिकं ज्ञात्राद्यं सक्रमाक्रमा तु चितिः।'

इति च।

पं० ६ क० पु० उपकल्पितया इति, ख० पु० उपकल्पनया इति पाठः।

' चलित्वा यास्यते कुत्र सर्वे शिवमयं यतः।'

इति-स्थित्या कस्य कस्मात्पृथक्त्वम् , तद्धेतुकः क्रमश्च - इति युक्तिपर्यालोचनायां मूकीभाव एवोत्तरं प्रत्यर्थिनो जनस्य, अस्य कालाख्येन कलड्केन संपर्कः केनचिदापि प्रकारेण न संभ-वति – कालस्य क्रमतयैव पर्यवसानात्, एवं 'नित्यनिरावरणस्य ' इत्यादि । एतदुक्तं भवति

> ' चिदानन्दलाभे देहादिषु चेत्यमानेष्वपि चिदैकात्म्यदार्ट्य जीवन्मुक्तिः। ' (सू० १६)

इति श्रीप्रत्यभिज्ञाहृदयमर्यादया भोगमोक्षसाक्षा-त्कारलक्षणो जीवन्मोक्षः

' सर्वो ममायं विभवः,

इति स्ववेश्वात्म्यानुसंघानसंघु श्वितेश्वर्याणां प्रमा-तृणां स्वभाव एव, न त्वाहार्यः कश्चिदतिशयः

नतु जीवन्मुक्तिर्नामात्मनो जननमरणाद्यतु-स्यूतस्य सर्वावस्थानिर्विशेषस्वानन्दोत्सवानुभूति-

सामरस्यं, स्थैर्याभावपक्षे कथं संगच्छेत? इत्या-शंक्य, क्षणभद्गमेव वक्तमाह

यिकवि जेण केण वि रूपेण जिहं किहं वि किं णंथ। तां अंपा णिवि अंविरो खणभङ्गो च्छेअ अंविरो होत ॥ ५३॥

यत्किमपि येन केनापि रूपेण यत्र कुत्रापि किं नास्ति। तस्मादात्मा नित्यः स्थिरः क्षणभङ्ग एव स्थिरो भैवति।। ५३॥

३५ अत्र चायमाशयः – व्यवहारकाले क्रियाशक्तियोगलक्षणसर्वाका-रितराकारस्वभावस्थात्मनः नानाजातिव्यक्तयः प्रादुर्भवन्ति, तत्रैवं स्थिते सित किस्मिश्चित्सामान्ये कस्यांचित् व्यक्ते च ध्वंसोन्मुखायां संपन्नायामि तदात्मकत्वेन क्षणभङ्गुरत्वेऽभ्युपगतेऽपि अपरसामान्यव्यक्तयः स्थिता एवेति नित्यत्वस्थिरत्वेऽपि अभ्युपगते आत्मिन – इति व्यवहारकालविष-यमेव नित्यत्वानित्यत्वं न परमार्थसत्ताविषयमिति ।

अत्रायमाशयः - यात्कमपि कामं भावरूपम-भावरूपं वा वस्तु, यरिमन्करिंमश्चिद्वर्तमाने भवि-ष्यदादौ वा काले, तथा पुरो-वर्तिनि अनासन्ने वा देशे, येन केनापि सभागातमना विभागस्व-भावेन वा वपुषा, विद्यते वा न वा इति? न वि-चते इति तावन शक्येत वक्तुं - शून्यत्वप्रसङ्गात्, प्रपञ्चस्य शून्यत्वपक्षश्च पूर्वमेवाधिक्षिप्तः, तत्र यत्किचिद्रस्तु विद्यते एव - इति वक्तव्यम्, तदा च सत्स्वभावतया 'अयमात्मा परिस्फुरति' इति कथमस्य स्थैर्यमुच्छिद्येत, आत्मनो विश्वाकार-त्वाङ्गीकारे विश्ववर्तिनां क्षणभङ्गाभ्युपगमे पि-योऽयं क्षणभङ्गो नाम कश्चिदर्थः तस्य तावदन-पह्नव एव, इति – तावनमात्रेणापि तनमयस्याप्या-त्मनः स्थैर्यमव्याकुलम् किसुत विश्वस्यव स्थैर्ये समर्थ्यमाने इति, अनुभवविकलपस्मरणलक्षणाने-कसंघद्दानुसंधानसाध्या हि लोकयात्रा - स्तम्भं पश्य कुम्भमानय इत्यादौ तत्तच्छब्दार्थसंकेतातु-

पं १७ ख॰ पु॰ संकेतानुभूत्यनुसारणेति पाठः।

स्मरणादेखश्यंभावात्। संविदां च तासामन्यो-न्यानुसंधानसामर्थ्यं न संभवति – स्वयं प्रकाश-त्वात्, तथा – भावे चान्यपरामर्शानौचित्यात्, तदन्यवार्तानभिज्ञानामासामनुसंधानक्षमः कश्चि-त्स्थैर्यशाली विद्यते – इत्यनिवार्येयं मर्यादा।

' नित्यश्रात्माव पन्तव्यः कालक्रमविवर्जनात् । सर्वलोक्तमसिद्धयं तत्तद्युक्तिरुद्धियते ॥ मसवानन्तरं वालो जनन्याः स्तनमापिवत् । स्तनाद्यर्थिक्षमां चैव स्मता चाते विकल्पते ॥ स्मृतिश्रामुभवायचा सा च नात्रास्ति जन्मिने । ततः प्राचीनया भाव्यमगुभूत्या कयाचन ॥ सामानाधिक एपं च प्रायो विद्वद्विग्ध्यिते । अत आत्ना सदा स्थैर्याक्षित्योऽसाविति बुद्ध्यताम्॥'

#### इत्याचुक्तनयेन ॥ ५३ ॥

३६ अन्योन्यानुसंधानेति, तदुक्तम् श्रीप्रस्यभिज्ञायाम्
'एवमन्योन्यभिज्ञानामपरस्परवेदिनाम् ।
ज्ञानानामनुसंधानजन्मा नश्येज्ञनस्थितिः ॥
न चेदन्तःकृतानन्तविश्वरूपो महेश्वरः ।
स्यादेकश्चिद्वपुर्जानस्मृत्यपोहनशक्तिमान् ॥'

नन्वस्तु जीवन्मुक्तिरूपः पुरुषार्थः स्थैर्यवत एवात्मनः, तस्य च पुनरानन्दस्वभावत्वं विप्रति-पन्नम् – पाषाणप्रायतया मुक्तयवस्थायाः कैश्चि-दङ्गीकृतत्वात् १ इत्याशंक्याह

णणो अंपणो पियंथं सर्वस पिअंउ णं भणाई सई। ता आनन्दसहाऊ अंपा मुत्तो अमुत्तो वा ॥ ५४॥

नन्वात्मनः प्रियार्थं सर्वस्य प्रियत्वं भणति श्रुतिः । तस्मादानन्दस्वभाव आत्मा मुक्त अमुक्तो वा॥५४॥

नन्वात्मन इति

३७ आनन्दस्वभाव इति । यदुक्तम्
'सुगिरा चित्तहारिण्या पश्यन्त्या दश्यमानया ।
जयत्युछासितानन्दमहिमा परमेश्वरः ॥ '

' आत्मनः वियाय सर्वे वियं भवति ' इति श्रुतिः, सा परमेश्वरे परामृश्यतया प्रवृत्ता, नन्विति पराभ्युपगमार्थः

> ' सुहृदयस्पुरणलक्षणस्य आत्मनः पूर्णत्वादहमित्येतज्ज्ञानमानन्द उच्यते '

इति स्थित्या पूर्णाहन्तानुसंघानात्मकस्वविश्रा-नितसतत्त्वो य आनन्द स एव असाधारणं रूपं, तादृक्स्वभावत्वे च तस्य मुक्तत्वममुक्तत्विमत्यव-स्थाद्रयमपि न किंचित् भयम्, यदि च तस्य आत्मनो न आनन्दः स्यात्त्वभावः तदपत्यक-लत्रादयः शमदमादयो भावाः कस्य प्रीणानाः स्युः, नह्यपत्यादयः सहस्रमपि चैतन्यशून्यं किंचि-

> 'त्रैलोक्येऽप्यत्र यो यावानानन्दः कश्चिदीक्ष्यते । स बिन्दुर्यस्य तं वन्दे देवमानन्दसागरम् ॥ '

इति।

' आनन्दो ब्रह्मणो रूपम् '

इति च। तथा च

' चैतन्यमात्मनो रूपं निसर्गानन्दसुन्दरम् ' इत्यादिना बहुशोऽनुशिष्टमस्ति ।

दाम्रष्टुं प्रगल्भन्ते, चैतन्यस्य च स्वविश्रान्तिरेव 'आनन्द' इत्युक्तम् , यदा पुनरस्य स्वविश्रान्ति-परामर्शे प्रत्योदासीन्यं तदानीं देहच्छेदादिदुःखा-नुभूतिव्यपदेशः, वास्तव्या तु दृष्ट्या तादृशपरा-मर्शशून्यत्वेऽपि न कदाचिदस्य स्वविश्रान्त्यभावः इति सर्वदा सुखानुभूतिव्यतिरेकेण न किंचि-हुःसम् – इत्यालोच्यतं । नतु आनन्दात्मऋत्वे कथं क्रोघादो पुंसां शस्त्रप्रहारादिश्लेषानुभूत्यौ-न्मुख्यम् ? इति चेत्, न – क्षेत्रकलत्राद्यनुरागावे-शवैवश्यादेव मुद्योग इति कश्चिदानन्दाध्यवसाय एव तेषामेताद्यव्यवहारोपक्रमे निवन्धनम् इति दुःखानामपि सौरूयकश्यानुप्रवेशात्सिद्धमत्यान-न्दस्वभावत्वम् । यदुक्तं श्रीमत्स्तोत्रावल्याम् ।

> 'दुःखान्यापे सुखायन्ते विषमप्यमृतायते । मोक्षायते च संसारो यत्र मार्गः स शांकरः ॥ १

इति । इत्थं च आत्मनः स्वस्य कामः इच्छौत्सुक्यस्पृहादिपर्यायो भावत्वेन वर्तते तमेवोन्मील-

३८ इच्छेत्यादि, यदुक्तम्

यितुमपत्याङ्गनादिप्रभृतिरिक्ति वेद्यप्रपञ्चः प्रीणानो भवति — इति श्रुत्यर्थो व्याख्यातः, प्रियार्थ
इति प्रीत्यर्थस्य प्रियशब्देनोपन्यासादात्मनः
स्वभावभूतः यः प्रीतिरूप एव भावः स कर्तृकरणादिवैचिच्येण बहुप्रकारोऽनुभूयते, न पुनरेतद्वयतिरिक्तः कश्चित्प्रीणनादिः पदार्थः — इत्यासूच्यते।
सुक्त असुक्तो वेति — न ख्छु नैयायिक।दिमर्यादया सुक्त्यवस्थायां पाषाणप्रायत्वादात्मनो निरानन्दत्वम् यतो सुक्त्यभावेऽपि तस्य एवंस्वभाव-

'वास्तथेऽपि चिदेकत्वे न स्यादाभासभिक्वयोः। चिकीर्षालक्षगैकत्वपरामर्शे विना किया॥ इत्थं तथा घटपटाद्याभासजगदात्मनः। तिष्ठासोरेवमिच्छैव हेतुता कर्तृता किया॥'

इति ।

' पुष्पाणि स्वभावपरिपोषका भावाः ॥ '

इति च पूर्वमुक्तम् । तथा च

'यहोहितं तद्मिर्यद्वीयं स्यैन्दुलक्षगम्। अ इति ब्रह्म परमं तत्संबद्दोदयात्मकम्॥ तस्यापि च परं वायं पञ्चभूतकलात्मकम्। भोग्यत्वेनास्ररूपं च शब्दसर्शरसात्मकम्॥

इत्यादिना निर्णीतम्।

त्वमपरिहार्यम्, किमुत तदनुभवः — इति द्योतनार्थ-मेवमनादरेणोपन्यासः । किं च स्वस्यानन्दरूपा-वश्यंभावे बन्धमोक्षादिविकलपविक्षोभोऽत्र न कश्चिदुपपद्यते — आनन्दस्य चित्तसत्त्वसामरस्या-नुभूत्यात्मकत्वात् । यदाहुः

'यत्र चित्सस्वयोर्व्याप्तिस्तत्रानन्दो विराजते । यत्रानन्दो भवेद्धावे तत्र चित्सस्वयोः स्थितिः ॥' इति । एनमेव ह्यानन्दमुद्दीपयितुमाम्नायेषु प्रथ-मद्वितीयादिद्रव्यस्वीकारनिर्वन्धोऽनुबध्यत इत्यु-पनिषत् ॥ ५४ ॥

अथेवसुपपादितमात्मस्फुरत्तापरामर्शे प्रत्युपा-यानाणवादीनुपदिदिश्चः प्रथमं त्रीनिप एकयेव गाथयोद्घाटयति

अइ निअहिअउंछासं णिण्णेतुं णिचणिकूलंइच्छा । मलतुइपुटीअंवा अथंगत्ताण सोमसुंजाणताइ ॥५५॥

### यदि निजहृदयोछासं निर्णेतुं नित्यनिष्करुमिच्छा । मध्यतुँटिख्वटितव्या अस्तङ्गतयोः सोमसूर्ययोस्तर्हि ॥ ५५ ॥

यदि निजं यत्स्वसाक्षात्कारोन्नेखयोग्यं हृदयं व्याख्यातस्वभावं तस्योन्नासश्च — इत्यचेतियत्व-त्वादिवैचित्र्येण स्फुरणं, स प्रकृत्या कालविभाग-व्यदासेन निष्कलो — हेयोपादेयत्वाद्यशेषविकल्प-कल्पनाकलङ्कशून्यो भवति, तमेवंविधमत्यन्त-

३८ मध्यतुटिरिति । तदुक्तम्

' ज्ञातारं मां ज्ञानं शक्तिरिव त्रितयवज्ज्ञेयम् । अविभक्तं भावयतः सोऽहं सा तवयं तच ॥ वेद्यं स्वक्रमसिद्धां विक्तिमनुप्रविशदङ्गविषयाद्यम् । वेदितरि विक्तिमुखतो लीनं तल्लक्षणं भवति ॥ '

इति । अत्र च टीकाकाराशयानुसारेण सोऽहम् इति – अहं सः, सोऽहम्, हंस इत्येतत्पदत्रयच्छेदम् अविच्छिन्नविच्छिन्नविच्छिन्नविच्छिन्नविमर्शा- स्मकं बोध्यम् ।

स्पष्टतया प्रत्यक्षीकारचमत्कारनिश्चयास्पदं कर्तुं यदीच्छा युष्माकसुपासकानाम्

'श्रद्धामयोऽयं पुरुषो यो यच्छुद्धः स एव सः । ' इति श्रीमद्भगवद्गीतास्थित्या काचिद्राञ्छा विज्-म्भते चेत्तर्हि अयमुपाय इति वक्ष्यमाणसर्वा-र्थसाधारणोऽयमन्वयप्रकारः, तत्र यावेतौ सोम-सूर्ययोर्वेद्यवर्गानुप्राणनत्वात् वेदितृत्वस्वभावत्वाच सकारहकारात्मानौ वर्णविशेषौ तयोरस्तं - विस-र्जनीयसहदयसंपुटीकारलक्षणमनुस्वारं च गतयो-रश्चवानयोर्या मध्यमा तुटिः - विभज्यावस्थान-लक्षणः कालखण्डः स त्रुटितव्यः – माणिक्यमा-लिन्यादिवदुद्धर्तव्यः, तदानीं 'ह-अं-स' इति विमर्श उत्पद्यते । अयं भावः – यद्यपि मातृका-पीठादों ह इति स इति चान्यवर्णसाधारण्येन अनयोर्घहणमस्ति तथापि तद्वयहृदयवर्तिना 'हं-स' इति स्वात्मप्रत्यभिज्ञानोपायत्वेन 'हं-स'

पं० २ ख० पु० उपसन्नानामिति पाठः।

श्लेषवशान्महामन्नात्मना विम्रष्टव्यम् – इति वैप-रीत्येनोद्धारो मन्नस्य लोकान्प्रति गोप्यत्वात्, गोपनीयत्वद्योतनार्थम् 'सोऽहम्' इति मन्नान्त-रप्रत्यायनार्थं च। अयं च मन्नात्मकवर्णविशेषप-रामश्ररूपत्वादाणवः कश्चिदुपायः। यदुक्तं श्रीमा-लिनीविजये

> ' उचारकरणध्यानवर्णस्थानमकल्पनैः । यो भवेत्स समावेशः सम्यगाणव उच्यते ॥ १

इति । एवमुचारादाविष ऊह्यम् । किं च सोम ईषणीयज्ञेयकार्यस्वभावः प्रमेयोह्रासः, सूर्यः इ-च्छाज्ञानिक्रियात्मकः प्रमाणस्फुरणम्, अनयो-रस्तं — स्वसामर्थ्यिक्रयां गतयोः प्राप्तवतोः सतोः, 'इति भावलक्षणे सप्तमी' तथाभवतोश्चानयोर्म-ध्यस्यात्मनः प्रमात्तभूतस्य तुटिः — संदेहलक्षणो दोष उच्चटितव्यः — स्वात्मानं प्रत्युन्मिषन् संशयः संच्छेच इत्यर्थः । एतदुक्तं भवति — एषणीयता-चनुप्राणनः स्थूलोऽयं प्रपञ्चोह्रासः इच्छादित्रि-तयप्रवृत्तिं विना न कचिदिष संपद्यते, इत्येषि- त्रतादिरूपस्यात्मनः स्पष्टापरोक्षीकारविपर्यया-त्मानं संशयातङ्कः तिरस्करोति, तत उक्तरूपस्व-हृदयपरामर्शलाभ, इति शाक्तश्चायमुपायः — उ-चारादिव्यतिरेकेण स्वसंविद्धिकलपमात्राकार-त्वात्। यदुक्तम्

> ' उचाररहितं वस्तु चेतसैव विचिन्तयन् । यं समावेशमामोति शाक्तः सोऽत्राभिधीयते ॥ '

इति। अथ सोमोऽपानः, प्राणः सूर्य – इति प्रसि-छम्, तयोद्वादिशान्ता छृदयान्तं हृदयाद्वादशान्तं चास्तम् – इति 'भावे निष्ठा' असनं क्षेपनं स्पुरणं गतयोर्या मध्यावस्थातुिः – बाह्याभ्यन्तरभावो-पलक्ष्यमाणतादृक्परामशिक्तियात्मचमत्कारलक्षणा, सा ब्रिटितव्या – हृदयंगमीभावपर्यन्तमात्मनो निर्णेतव्यमिति यावत्। अयमाशयः – अशेषशरी-स्पाधारण्येन नित्योदितस्वभावयोः स्वात्मपरि-स्पन्दपरमार्थयोः प्राणापानयोर्युगपदुभयविसर्गा-रणीरूपतापरामर्शः स्वतः सिद्धोऽपि स्वहृदया-ह्वादचमत्कारस्थैर्योत्पादनार्थमात्मन्यन्तसंघेयः य- स्याननुसंघानेऽप्येवंरूपताया न काचित् क्षति-रिति । अयं पुनरुपायः सर्वविकलपविक्षोभव्युदा-सेन स्वस्वभावमात्रोपपादनप्रवृत्ततया शाम्भव इत्यवगन्तव्यः । यञ्चोक्तम्

> ' अकिंचिचिन्तकस्यैव गुरुणा प्रतिबोधतः । उत्पद्यते य आवेशः शाम्भवोऽसाबुदाहृतः ॥ १

इत्यादिना ॥ ५५ ॥

एवं यौगपद्यादुपायत्रयं प्रतिपाद्य विनेयज-नहृदयादिरोपणहेतोः पृथक् प्रपञ्चयिष्यन्नादावा-णवमालोचयति

थोरअरेमुवि पेखंह भूदेस पस णिकलावथं। छत्तीआदलङ्घी किविस होई सोमनाहोसा ॥५६

### स्थूलेष्वपि प्रेक्षध्वं भृतेषु खस्य निष्कलावस्थाम् । षिंद्रिशकातिलङ्घी कीदृशो भवति सोमैनाथः॥५६

व्याख्यातरूपाणां तत्त्वानां मध्ये परमशिव-भद्दारकः सर्वोपायप्रतिपाद्य इति परत्वेनावतिष्ठते, तेषु च स्थूलेष्विप पृथिव्यादेः सकाशात् खस्य आकाशरूपस्य निष्कलां परिच्छिन्नत्वलक्षणक-लाविलासशून्यां स्वभावभूतामवस्थामालोचयध्व-म् यया खेचर्याद्यधिकरणप्रसिद्धिः, अत्यन्तस्थूल-

३९ सोम आनन्दरूपा समना, तस्या नाथस्तदारूढः शिवः कीदश ? इति । यदुक्तं

> ' चिदानन्दस्वरूपा तु परा शक्तिस्तदूर्ध्वतः । समना नाम सा शक्तिः सर्वकारणकारणम् ॥ सर्वाण्डानि विभर्तीयं शिवेन समधिष्टिता । अत्रारूढः स भगवान् शिवः परमकारणम् ॥ शिवः सर्वस्य कर्तेयं शक्तिः कारणमिष्यते ॥ '

स्याप्यस्य निष्कलत्वेऽभ्युपगम्यमाने षद्विंशत्त-त्त्वान्यतिक्रामन्परमेश्वरो निष्कलः कीदृक् इत्यव-धार्यताम् । तदिदं दण्डापूपन्यायोऽप्युत्पन्न इति ॥ ५६ ॥

अथ शाक्तमभिव्यनिक

जे कुलंकुंरसुहासव-पानमहमहूसवे पअट्टांति। ते षु विअंपंकुरे रसिआ उपदंसियुं पगभन्ति५७॥

ये कुलकुम्भसुधासव-पानमहामखोत्सवे प्रवर्तन्ते । ते खळु विकल्पाङ्कर-रसिका उपदेष्टुं प्रगल्भन्ते ॥५७॥

पं० ११ ख० पु० पानमहोत्सवसुखे इति पाठः। पं० १३ ख० पु० रसिकानुपदेषुम् इति पाठः।

ये दैशिककटाक्षपूतचेतसो महापुरुषाः, कुल-स्य षडध्वरूपस्यात्मनो वेद्योल्लासस्य, यः कुम्भः -स्वानन्दस्वभावतया प्रतिष्ठाहेतुराधारविशेषः, त-त्रत्यो यो लौकिकालौकिकमाधुर्यसामरस्यास्पद-त्वादमृतशब्दवाच्य आसवो - भैरवीयं द्रव्यम्, तस्य यत्पानं - स्वात्मैश्वर्यप्रसाधनपरामर्शपूर्वको निर्वेशस्वीकारः, स एव महान्मखरूपोऽध्वरात्मा चोत्सवः - स्वाह्वादसाक्षात्कारसम्पत्सौभाग्यं, त-स्मिन्विषये प्रवर्तन्ते - वेद्यवेदकभावादिविकल्प-विगलनप्रकर्षपूर्वकं व्याप्रियन्ते, तत एव हेतोः पाशव-शैवादिचित्रकल्पनामयान्संस्कारमात्रशेष-तानुप्राणनात् भेदप्रथाविलासानुपदेष्म् - अत्य-न्तसामीप्यरूपस्वात्मतादात्म्यापादनयुत्तया पुन-रुत्पत्तिशून्यौचित्येन चर्वयितुं प्रगल्भन्ते - प्रकृष्टं स्थैर्यमनुभवन्ति । अयमेव हि सुख्यया वृत्त्या रस उच्यते, यदुपचारेण माधुर्यप्रतीतयः शृङ्गा-रादयोऽप्येवं व्यपदिश्यन्ते, यत्तात्पर्येण

'स एव वा आद्यपुरुषोऽत्ररसमयः' इत्युपनिषदि समाम्रातमस्ति ॥ ५७॥ अथ शांभवसुपदिशति

हन्त मुहं पडिविम्बतइ पडिविम्बतं तह तंपि अदाओ। अदाओ उण जिसं पडिविम्बतइ सोति णाअवो॥५८

हन्त मुखं प्रतिबिम्बति
प्रतिबिम्बतु तथा तदिप दर्पणः।
दर्पणः पुनर्यस्मिन्
प्रतिबिम्बति सोऽपि ज्ञातव्यः
॥ ५८॥

४० हन्त मुखमिति, हन्तेति खेदे मुखस्य मालिन्यप्रदर्शनार्थं, यसात् तन्मुखं नयनजलभूताकाशादौ स्वयं मिलिन्त्वात् तेषु स्वच्छेषु प्रति-विम्बति, तथा मालिन्यादेव तदिप सर्वं मुखनयनजलभूताकाशादि दर्पणः प्रतिविम्बयत् – स्वाभिमुख्येनोल्लसन् स्वच्छतयैव न तु चेतनतया

लोके हि दर्पणादौ स्वच्छे वस्तुनि स्वाभि-मुख्येनो हसन् आननादिः पदार्थः प्रतिफलन-युक्त्या परिस्फुरति – इति प्रसिद्धोऽयं अर्थः, तत्र द्र्पणवदाननादीनां वास्तवं वपुरत्रेवानन्तर-सुपपादियष्यते । स्थूलया दृष्ट्या सुखतयाभिमतो भावः प्रतिबिम्बनिकयामनुभवति, आदर्शात्मकश्च तदाधारतया तत्प्रयोजको भवति – इत्यस्तु ना-मैतत्, यः पुनरयमादर्शः स्वच्छतावशादानना-दिप्रतिबिम्बनस्थलतयानुभूयते स एव यत्रात्यन्त-स्वच्छे स्वात्मनि ताद्यपतया प्रतिविम्बति सोऽ-पि ज्ञातव्यः - यन्मयोऽयमशेषः प्रतिबिम्बनप्रग-ल्भोन्मेषः ज्ञातव्यः – ज्ञानार्हः, शक्यज्ञानो वा, अवश्यं ज्ञातन्य इति वा ॥ ५८ ॥

मुखादिपदार्थसार्थप्रतिबिम्बं धारयतु, पुनः पक्षान्तरे स तादक् स्वच्छो दर्पणो यस्मिन् प्रतिबिम्बति परमाकाशे स एव ज्ञातव्यः, अथ वा अधरभूमिकाग्रहेण चिदाकाशे सोऽपि ज्ञातव्य एव, यतः

' न शिवः शक्तिरहितो न शक्तिः शिववर्जिता । यामलं प्रसरं सर्वः अथेत्थमुपदिष्टोपायप्रावल्यप्रतिल्ड्वात्मस्वरू-पपरामर्शमांसलोह्यासयोगिनामतिशयमाख्यास्य-न् आदावेषामन्तर्वहिः स्वभावदेशकालावच्छेद-व्युदासेन नैश्चिन्त्यं निश्चेतुमाह

अविआरोहअपासे चासपेडन सअ अन्थे। अन्तोतंतो जोई बाहिर-तंतो त्ति कंपणा कुन्तो॥ ॥ ५९॥

अविकारोभयपार्श्वे चाषपिच्छसदृशेऽर्थे । अन्तर्मुखो योगी बहिर्मुख इति कल्पना कुतः ॥ ॥ ५९ ॥ अर्थते सर्वैः प्राप्यते इति अर्थः स्वातमरूपं किंचिदलौकिकं, तत्स्वच्छमयूरिपच्छविलक्षणचा-षपक्षवद्वयोरिप भागयोः – अहन्तेदन्तयोरिवकारे, तिसमन्नर्थे प्रमात्तस्वात्मिनष्टतारूपमन्तर्भुखत्वं वेच्ययपेक्षलक्षणा बहिःप्रवृत्तिश्च – इति या कच्लपना – कृत्रिमा प्रक्रिया, सा कुतो हेतोरस्तु न कृतश्चिदिप संगच्छते ॥ ५९॥

अथ देशाध्वना कालाध्वना वाप्यस्य न कश्चित्संकोचकलङ्कोपलेप इत्युन्मीलियतुमाह

जोई आअरशिविणि असुमोसंसतरीपंव परिपाडी। चिंता विअ मणिमालं विमरिसस्वंतंकग्रतहई॥६०॥

योगी जागरस्वप्न-सुषुप्त्यवस्थात्रयस्य परिपाटीम्।

### चित्रामिव मणिमालां विमर्शसूत्रैकग्रम्फितामुद्रहति ॥ ६०॥

यान्येतानि जागरप्रमृतीनि पर्वाणि — अव-स्था विशेषाः, एषां पर्वाणां या परिपाटिस्तां, योगी मौक्तिकमाणिक्याद्यनेकरत्नशालिनीं हारय-ष्टिमिव विमर्शाख्येन सर्वानुवेशप्रगल्भेन एकेन तन्तुना संकलितां कुर्वन् उद्वहति — लौकिकप्र-स्थानोल्लिङ्घा केनचिद्युत्कर्षेण स्वात्मन्यवस्था-पयति । तत्र च लौकिकालौकिकसाधारणमव-स्थात्रयमतिक्रम्य परमप्रमात्रक्षपतुर्यातीतस्वभा-वत्या अवधार्यमाणं तुर्यमेवात्र विमर्शः ॥६०॥

ननु व्यावर्णितमेतद्देशकालादिसकलवेधुर्योद्धरं शुद्धसंवित्कलाकैवल्यभावं योगिनः स्वाच्छन्दं, तच न संभवति – यस्य कस्यचिद्धिकल्पोपश्ले-षस्य नित्यमवर्जनीयत्वात् ? इत्याशंक्याह ॥ उछोआनन्दसुहा-सीहरसुवेईएणा हिअएण। अहिलंसइ लोअजंता तिन्तिणीचोमणरसंतरं जोई ॥ ६१॥

उल्लोकानन्दसुधा-शीधुरसोद्देजितेन हृदयेन। अभिलपति लोकयात्रां तिन्तिणीचर्वणरसान्तरं योगी। ॥ ६१॥

योऽयम् उल्लोकः 'स एको ब्रह्मण आनन्द' इत्युपनिषत्प्रक्रियया मनुष्यगन्धर्वाद्यविच्छन्नप्र-मातृहृदयानन्दातिशायी पूर्णाहंभावभावनाचम-त्कारसारस्वान्तर्विश्वान्तिसंपत्सौन्दर्यमात्रस्वपरि-स्पन्दः कश्चिदाह्लादोत्कर्षः, स खल्वमृतासवस्व- भावरसद्वयव्यतिकरकल्पनीयार्थिक्रयाकरितया प्रकाशिवमर्शस्वरूपमाधुर्यातिशयानुभवनप्रावी-ण्यात् योगिनो हृदयमुद्रेजयति — उत्कृष्य अन्य-त्र स्वप्रतियोगिनि पदार्थे प्रवर्तयति, तादृशश्चा-यं हृदयेन उपकरणभूतेन लोकस्य देहाक्षभ्रवना-देया यात्रा — प्रवाहनीत्या प्रवृत्तिः, सा चिञ्चा-स्वादनवत्प्रागनुभूतमाधुर्योत्कर्षापेक्षया रसान्त-रम् — अम्लादिसादृश्यादन्यो रसः संपद्यते, यत्र उद्वेजितहृदयस्य योगिनः इच्छाशिक्तरुजृम्भते, योगीच्छायाश्च फलप्राप्तिपर्यन्तत्वमविप्रतिपन्नम्। यदुक्तं शिवसूत्रेषु

' चित्तस्थितिवच्छरीरकरणबाह्येषु (३-१९)'

इति । श्वीरशर्कराचत्यन्तमधुरोपयोगोद्वेजितचे-तसां च पुंसां तिन्तिण्याचम्लद्रव्यपदार्थान्तरा-भिलाषो लोकप्रसिद्धः । अयं भावः –शरीरेन्द्रि-यादिवेचविश्वोभव्युदासेन स्वात्ममात्रसाक्षात्कार-लक्षणं सौख्यमवलम्ब्य उद्घासे बहिर्विभीषिका- विक्कवात्मनः परिमितस्य योगिनश्चािकत्यप्रकारः, अपरिमितस्य तु पूर्णाहन्तात्मकानविन्छनान-न्दपरिस्पन्दास्वादसंप्रतीतात्मनः स्वात्मपक्षनि-क्षिप्ताशेषबाद्यप्रपञ्चत्वादिदन्तानुभूत्यवश्यंभावः, ततश्च विकलपविक्षोभानुभूतिवैचित्र्योत्तरमिदन्ता-वरोहणमप्यनविन्छन्नाहंभावभास्वरे महति प्रमान्दपर्वण्येव पर्यवस्यति ॥ ६१॥

नतु इदन्ताया मायीयावश्यंभावत्वादुद्धावितो-ऽयम् अहन्तेदन्तयोरविशेषः कथं संगच्छताम् १ इत्याशङ्कचाह

जंही गृहइ जोई कलनपणालीहि विसअसौख्याई। णिअहिअयोवमणजरीहि ताहि फुरणमयं कणइ तेलोक्क॥६२

## याभिर्ग्रहाति योगी करणप्रणास्त्रीभिर्विषयसोख्यानि । निजहृदयोद्दमनशीस्त्राभि-स्ताभिः स्फुरणमयं करोति त्रैस्रो-क्यम् ॥ ६२ ॥

प्रकृत्या परमप्रमाहपदाधिरूढोऽपि स्वेच्छा-मात्रोपाधिना परिमितप्रमाहताभावमवतरन् अत एव प्रकाशानन्दसामरस्यामृतमहाहदायमानो योगी याभिरन्तर्वहिरिन्द्रियशक्तिलक्षणाभिः श-ब्दस्पर्शादिविषयवपूंषि सौख्यानि यह्णाति — आ-त्मसात्करोति, ताभिरेव व्याख्यातरूपमात्महृदय-मनवरतमुद्रहन्तीभिः प्रमाहप्रमाणप्रमेयपरमार्थ-मेत्त्रेलोक्यं स्वहृदयलक्षणस्फुरणात्मकं विधत्ते ॥ ६२॥

निनवदं योगिनां नैश्चिन्त्यमाणवाद्युपायसव्य-

पेक्षया विकल्पकक्ष्योलङ्घनाक्षमत्वात् कथमनैश्चि-न्त्यपक्षमनुप्रविशति ? इत्याशंक्याह

जह तुहं टीइ तहं संसु निचित्तो तिहु पहिंदिऊँ अथो। तंवदि अंथि वियेआ एवं उवदिसइ कंस कोअंणो॥६३॥

यथा तव स्थितिस्तथास्स्व निश्चिन्त इति प्रतिष्ठितोऽर्थः। तत्राप्यस्ति विवेक एवसुपदिशति कस्य कोऽन्यः॥६३

यद्यपि आणवाद्यपायानां भेदानुप्राणनतया विकल्पकक्ष्यानुप्रवेशः तथापि आणवं विकल्पौ-स्नुण्यं शाक्ते, तस्य स्फुरत्तामात्रं शाम्भवं निर्वि-कल्पत्वमित्युत्तरोत्तरपर्वानुशीलनादुक्तरूपमेषां नै- श्चिन्त्यमन्याहतम्, तवोपदेश्यस्य येन प्रकारेण स्थितिर्नृत्तिर्भवति तेनैव प्रकारेण विकल्पलक्षणां चिन्तामतिक्रामन् अन्याकुलं वर्तस्व — इति योऽ-यमुपायलक्षणोऽर्थः स खल्ल आणवादिक्रमोल्लङ्घ-नेन प्रतिष्ठितः शाम्भवत्वात्मना पार्यन्तिक इत्याख्यायते, तत्रापि कश्चिद्धिवेकोऽस्ति — पर्यालोच-नया क्याचिद्धान्यम्, यद्गत एवं सति उपपादि-तया भङ्ग्या योऽयमुपदेशो — रहस्यार्थप्रख्यापनं, स खल्ल आस्वादे विध्यर्थस्य स्वान्यविभागरूप-भेदजीवितत्वात् किं कर्मकः किं कर्वको वा स्यादित्यद्भावयितुं नार्हति — तं प्रति कर्मकर्वभूतयोः उपदेश्योपदेशकयोर्वस्तुवृत्त्या भावात् ॥ ६३॥

इत्थमत्याश्चर्यनैश्चिन्त्यशालिनां योगिनां स्व-भावमनुसंदधानस्तन्नकृत् स्वात्मनोऽपि तेभ्यो वैलक्षण्याभावात् तादृक्स्वभावतापरामर्शमांसला-ह्वादातिशयमनुभवन् एतदाशयावेशवैवश्योद्रिक्त-स्वसंविदाटोपगौरवोच्चलचित्तवृत्तिचमत्कारोत्तर-माह उँ संसारसहेली उँ सुलब मोखमंग सोहंगम्। तुडिअअतसकलंक उँ सिविजोईण जामली सिद्धिः ॥ ६४॥

अहो संसारसुखकेली अहो सुलभं मोक्षमार्गे सोभाग्यम्। त्रुटितान्तककलङ्का अहो शिवयोगिनां यामली सिद्धिः। ॥ ६४॥

आश्चर्यं खल्ल — अयं संसारलक्षणः सुखाति-शयो यो जननमरणादिरूपतया बाह्यजनं प्रति क्केशात्मकः, अत एव हेयतया निश्चीयमानोऽपि

४१ सिद्धिरिति, अयमर्थः - इदन्तालक्षणः सारः, पूर्णाहन्तालक्षणं मोक्षसौभाग्यम्, अहन्तेदन्तोभयमिश्रता शिवयोगिनां यामली सिद्धिः -प्रकाशविमशेरूपेति ।

## मोक्षप्रायतया अस्माभिरास्वाचते । यदुक्तं श्री स्तोत्रावल्याम्

' दुःखान्यपि सुखायन्ते विषमप्यमृतायते । मोक्षायते च संसारो यत्र मार्गः स शाङ्करः ॥ '

इति । आश्चर्यं चेदं मोक्षलक्षणस्य सर्वजनमृग्य-माणस्य परमेश्वरानुयहैकलभ्यस्य अर्थस्य सौभाग्यं सर्वहृदयहारित्वम् । त्रुटितान्तकेति शिवयोगिनो नाम

'न ध्यायतो न जपतः ..... ।'

इत्यादिश्रीस्तोत्रावलीस्थित्या प्राणधारणाद्यपरो-धव्यतिरेकेण प्रकाशात्मना शिवेन सह, विमर्शा-तमना शक्त्या च सम्बन्धमश्चवाना महात्मानः, तेषां या सिद्धः – स्वस्वभावचमत्काराकारा स्फु-रत्ता, यामली – न कदाचिद्वेद्यवेदकत्वद्वितयसृ-ष्टिस्वरूपतामतिक्रामति ॥ ६४॥

श्रूयमाणतामात्रसौलभ्यमेतदर्थोनमीलनं, न

पुनः स्वहृदयानुभूतिपर्यवसायि – इत्याख्यापयि-तुमाह

क्षणमेकं सुष्टणिव अमअसहावेण णोणभावेण। संवोतिणो संवो संव इरं लहइ संवसोहंग॥६५॥

क्षणमात्रस्पृष्टेनापि अमृतस्वभावेन ज्ञानभावेन। सर्वोत्तीर्णः सर्वः सर्व चिरं रुभते सर्वसौभाग्यम् ॥ ६५॥

[ क्षणमात्र इति ६५ तमपद्यादारभ्य पद्यत्रयस्य व्याख्या सर्वेषु लब्धपुस्तकेषु न वर्तते, त्रुटिता समस्ति ] गृहादगृहरय दो होई फुडअतो फुडरइ एसो। देशक-कडंखपादे पखो पडमो ण होइ धंणाणाम्॥ ॥ ६६॥

गृहाद्गृहतरो यो भवति स्फुटादिप स्फुटतर एषः। देशिककटाक्षपाते पक्षः प्रथमो न भवति धन्यानाम् ॥ ६६॥

अंचतु ड्यंण विज्या चतुंसोन्ताणंवि साअराणं च। एण्णंचि अमआमअं मथति मन्थानहेरवो देवो॥ ६७॥ आस्तामन्या विद्या-श्रवुःस्रोतसामपि सागराणामिव। एवमेवामृतमयं मध्नाति मन्थानभैरवो देवः॥६७॥

मथ्नाति – तत्तत्स्रोतःप्रतिपाद्यार्थान्तरानाद-रोत्तरं स्वात्मशक्त्या पृथक्पिण्डीकृत्य उत्थाप-यति ॥ ६७॥

हन्त रहमं भणमो मूढा मा भमद गंभगोलेसु। अंबासंणं हिअअं पआयलोएह तंस व उजोअं ॥ ६८॥

हन्त रहस्यं भणामो मृदा मा भ्रमत गर्भगोलेषु ।

## अत्यासन्नं हृदयं पर्यालोचयत तस्य चोद्योगम् ॥ ६८॥

यदिदं षडध्वोह्राससमष्टिरूपस्य स्वशरीरस्य अनुप्राणनतया अवतिष्ठमानसविकलपकावस्थया तदुत्तीणें च सत् प्रकाशविमशिद्वितयमेलनलक्षण-मन्तस्तत्त्वं हृदयमित्युच्यते, तस्योद्योगो - यतः कुतश्चिदप्याकारादौदासीन्यापहस्तनस्वभावसुद्य-न्तृत्वं, तत् परितः इच्छाज्ञानिक्रयापरिस्पन्दप्रव-र्तिताशेषविश्वव्यवहारप्रथापरामर्शपूर्वकमालोच-यत – आत्मानुकूल्यादालोकयध्वम् । स चोद्योगः कदाचिदिन्द्रियपरिस्पन्दानुबन्धिक्रियाशिक्तरफा-ररूपरसादिविषयग्रहणे कौतूहलात् बहिःशय्याम-धिशय्य व्यापेक्षविभ्रममनुभवति, कदाचिच ज्ञान-शक्त्यवष्टच्घो विषयेभ्यः प्रत्यावृत्त्य स्वात्ममात्र-विश्रान्तिस्वभावां प्रत्यगानन्दसंपदमनुभुद्धेः, तदु-भयं दण्डमुण्डक्रमात्मतया शास्त्रेष्वनुशिष्यते।।६८

एणं चिअ महंथं युधारमंमि पाण्डुपुत्तंस । छोलहसहंससत्ती देवः उबदिसइ माहऊ ॥ ६९ ॥

एनमेव महार्थं युद्धारम्भे पाण्डुपुत्रस्य । षोडशसहस्रशक्ति-देव उपदिशाति स्म माधवः॥६९

इत्थं पाअइसुंत्त सत्तइसमुद्धासेकइंघायिनीं जागत्तंत्वणणिविसेसिक्षिविणोत्तीणं पावीणोत्तरम् । लोउलङ्कानजोगसिद्धिपअवीपंथाणवंधोजयं कन्थाग्रूलकपालमत्तविहवं वेदीमि तं जोइणम् ॥ ७० ॥ इत्थं पाकृतसूत्रसप्ततिसमुद्धासैकसंधायिनीं जाग्रत्तत्क्षणनिर्विशेषस्वपनोत्तीणीं प्रतिज्ञोत्तराम् । लोकोल्लङ्कानयोग्यसिद्धपदवीपस्थानवन्धोद्यमां कन्थाग्रूलकपालमात्रविभवां वन्देत तां योगिनीम्॥७०॥ योगिनीम् – अलौकिकैश्वर्यात्मकयोगशक्तिसं-पन्नां परमेश्वरीं, कन्था नाम – भेदप्रभेदवैचित्र्य-वत्तायामपि पर्यन्तत ऐक्यानुसंधानसाध्यो विश्व-व्यवहारः, कपालं च – शरीराहन्ताधिवासितात्मा प्रमाता 'चित्तमयो मायाप्रमाता' इत्युच्यते, इति शिवम् ॥ ७०॥

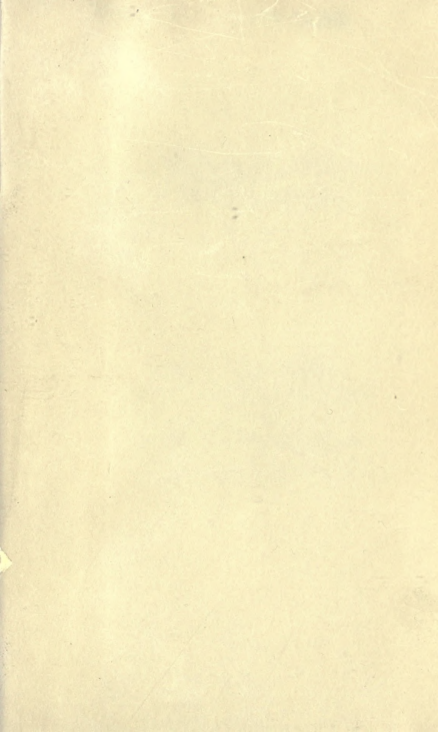
इति श्रीमन्महेश्वरानन्दविरचिता महार्थमञ्जरी समाप्ता ॥ महेश्वरानन्दकृतः परिमलः। गोरक्षापरपर्यायः महेश्वरानन्दः प्रसिद्धः।

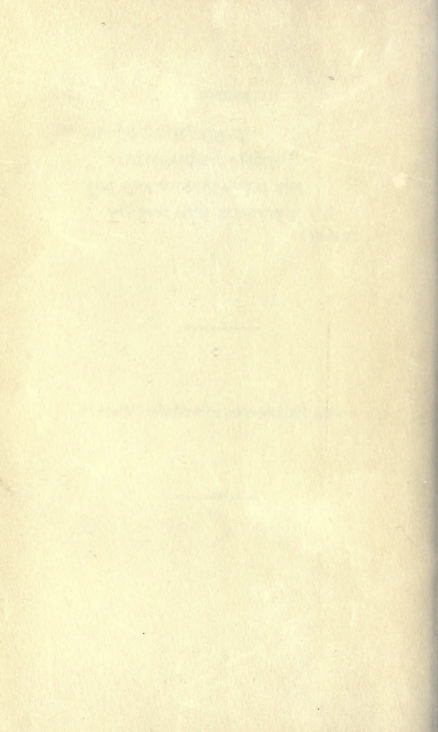
सदियानां संश्रये ग्रन्थविद्वद्व्यूहे हासं कालहत्त्योपयाते ।
तत्तत्सद्धमोदिधीर्षैकतानसत्प्रेक्षौजःशालिना कर्महत्त्ये ॥ १ ॥
श्रीमत्कद्मीराधिराजेन ग्रुख्येधर्मोद्युक्तैर्म्ब्रिभिः स्वैविवेच्य ।
मत्यष्ठापि ज्ञानविज्ञानगर्भग्रन्थोद्धृत्ये ग्रुख्यकार्यालयो यः ॥ २ ॥

तत्राजीवं निर्विशिद्धिमुकुन्दरामाध्यक्षत्वाश्रितैः सद्भिरेषः ।
पूर्त्या शुद्धा व्याख्यया संस्कृतः स्तात्
पूर्णो ग्रन्थः श्रेयसे सज्जनानाम् ॥ ३ ॥
(तिककम्)

ओं तत्सिबिखिलसिद्धीशसंविद्वपुःस्वात्मशंभुप्रीतये भूयात्॥

0





PK 3931 M3M3 1918 Maheśvarananda, disciple of Mahaprakaśa The Mahartha-mañjari

PLEASE DO NOT REMOVE
CARDS OR SLIPS FROM THIS POCKET

UNIVERSITY OF TORONTO LIBRARY

